DINIM iSLAM

Insam en giizel sekilde yaratip,iistiin yeteneklerle donatan Yiice Allah, onu ilahi hitabin muhatabi kilarak
ayricalikli bir konuma yiikseltmis, verdigi sayisiz nimetlere karsilik da sorumluluk yiiklemis, fakat peygamber ve
kitap gondererek bu sorumlulugun ifasinda yol gdstermistir ki biitiin bunlar da “din” ad1 ile kurumsallagmustir.
Ilk insanla birlikte var olan, varolussal bir ihtiyac olan din, hayatin nihai anlamim 6greten, diinya ile ahiret, akil
ile ruh arasinda dengekurmayi saglayan, bireye i¢c huzur kazandiran, topluma sevgi ve adalet getiren, bireysel ve
toplumsal 6devlere dahi ibadet anlam1 kazandiran hayatin tamamina yonelik bir 6giittiir.

Daglar, taslar, agaclar, denizler, baliklar, ¢igekler, bocekler, bulutlar, kuslar, kelebekler, melekler, cinler, diinya,
ay, glines, yildizlar, gezegenler... Canli ve cansiz, ne ¢ok sayida ve ne kadar farkli tiirde varlik yaratmis
Rabbimiz! Bunlarin hepsine belli bir 6l¢ii ve diizen vermis, her birini ayri ayri hikmetlerle donatmus.
Yaptiklarinin hicbiri bosu bosuna ve sebepsiz degil. Yiice yaratan, yarattiklarinin her birine, kendilerine gore
ozellikler, bu 6zelliklere uygun gorevler vermis: Sicaklik vermis giinese ve beraberinde 1sitma gorevini elbette.
Bereket vermis topraga ve tohumlar1 yesertme gorevini de... Biilbiile hos bir sada nasip etmis, dinleyenlerin
kulaklar1 nasiplensin diye. Bu taksimatta insanoglunun payina diisen ise hem en kiymetlisi hem de en zorudur.
Baska hicbir varlikta olmayan akil ve irade verilmistir insana. insan, esref-i mahlikat olmustur béylece. Bunun
karsiliginda da daglarin bile tasiyamayip altinda kalmaktan korktugu bir sorumlulugu iistlenmistir (Ahzab 72).
Bu gorevini yerine getirebilmesi icin goklerde ve yerde bulunan ne varsa hepsi de onun hizmetine verilmistir.
Yaraticisina kulluk etmek, yaratilanlara sefkatle muamelede bulunmak, yeryiiziinii imar etmek, hak din olan
Islam’1 benimseyip yiiziinii yaraticis1 olan Allah’a cevirmek, Allah’in koydugu simirlara uyarak yasamak,
baskalarini iyilige tegvik edip kotiiliikkten sakindirmak, yeryiiziinde adaleti tesis etmek, miisliiman olarak sahitlik
ettigi diinya hayatini yine miisliiman olarak tamamlamak ve en sonunda da razi olmus ve razi olunmus bir kul
(Fecr 89 / 28) sifatiyla, kalb-i selimle Rabbinin huzuruna gikmak... Iste insanoglunu bekleyen gérev...

Din, akil sahiplerini Peygamber’in getirdiklerini kabule davet eden ilahi kanundur. Din, insanin Allah, tabiat ve
diger insanlarla iligkilerini diizenleyerek hayatini anlamlandiran ve ona yon veren kurallar biitiiniidiir. Din,
Allah’a inanma ve kulluk etmedir. Din, Allah tarafindan peygamberler araciligi ile akil sahibi insanlara
gonderilen, onlar1 kendi tercihleri ile diinya ve ahiret saadetine ulastiran ilahi kurallar biitiiniidiir. Din, insana
kendi mahiyetini, varlik amacini, Allah’a ve O’nun yarattiklarina kars1 gorevlerini bildiren bir dgretidir. Din,
Allah’in emir ve tavsiyeleriyle c¢izdigi bir yol, takip etmemizi istedigi bir hayat tarzidir. Din, Allah’in
insanlardan yapmalarini ve yapmamalarini istedigi seylerin tamamidir.

Dinin Kaynagi

Din duygusu insanda dogustan mevcuttur. Insanin sahip oldugu bu din duygusu, ilk insan ve ilk peygamber olan
Hz. Adem’den itibaren ilahi vahiy ile de desteklenmistir. ilk insan ve ilk peygamber olan Hz. Adem’den bugiine
biitlin toplumlarda din, insanligin hayatina yon vermis; ahlak, hukuk, siyaset, iktisat, aile, egitim, kiltiir,
medeniyet gibi bireysel ve toplumsal biitiin alanlara kaynaklik etmistir. Cilink{i sadece bu duyguya dayanarak
diinyadaki varlik sebebimizi ve gorevlerimizi, Allah’in emir ve yasaklarini bilmemiz miimkiin olamazdi. Allah,
bu konular1 aydinlatmak igin peygamberler gdondermis, onlar araciligryla vahyini biz insanlara ulastirmistir.
Kisacast din duygusunun kaynag: fitrat (insanin dogustan sahip oldugu o6zellikler), dini esaslarin kaynagi ise
vahiydir.

Yiice Rabbimiz buyuruyor ki:*“Hakk’a yonelen bir kimse olarak yiiziinii dine ¢evir. Allah’in insanlar1 iizerinde yarattig: fitrata
simsiki tutun. Allah’in yaratmasinda hicbir degistirme yoktur. Iste bu dosdogru dindir. Fakat insan larm cogu
bilmezler”(Riim 30). Peygamberimiz sav buyuruyor ki: “Her ¢ocuk fitrat iizere dogar” (Miislim, “Kader”, 22).

Dinin Hayatimizdaki Yeri ve Onemi

Din insanin aklina, kalbine ve ruhuna hitap ederek davranislarini insanilestirir, nefsini temizlemesine yardimci
olur. Bireysel ve toplumsal hayatin Allah’in rizasia uygun bir sekilde siirmesini saglar. Insamin, diinyaya nigin
geldigi, yaratilis amacinin ne oldugu, oldiikten sonra neler olacagi gibi konulardaki merakini tatmin eder,
sorularina cevap verir. Insamin Allah’a géniilden baglilik duymasini saglar ve onu yaratilmiglar Oniinde
egilmekten kurtarir. Boylece insana gergek ozgiirliik ve bagimsizligin hazzini tattirir, onu 6lim korkusu ve
yokluk endisesi gibi sikintilardan kurtarir. Dua, niyaz, ibadet gibi dini tecriibelerle insandaki giivenme, siginma,
baglanma ihtiyacim1 karsilar. Insanlar arasinda hak, adalet, iyilik gibi erdemleri yayginlastirir. insanlarmn



birbirlerine karg1 hak ve ddevlerinin neler oldugunu bilmelerini saglar. Boylelikle toplumsal hayatin huzur ve
siikiin i¢inde siirmesine katkida bulunur.

Yiice Rabbimiz buyuruyor ki: “Insan, kendisinin basibos birakilacagin1 m1 zanneder?” (Kiyame 75 / 36).
Iman (itikat Inang Akide)

Bir insan1 mutlu ve huzurlu kilan, giiven icerisinde hayatin1 devam ettirmesine yardimci olan sey onun inancidir.
Insanlar iman sayesinde ayaklarini saglam basabilecekleri bir zemin bulurlar. iman, kisiye olaylara nasil
bakacagini belirleyen bir bakis acisi, bir kalkis ve hareket noktasi temin eder. Insanlar ancak iman sayesinde
hayatlarin1 belirsizlikten, kargasa ve karmasadan kurtarip anlamli ve yasanilir héle getirebilirler. Kaygilar,
korkular, timitsizlikler, gelecege dair endiseler ve tiim bunlarin olusturdugu karanlik, ancak iman sayesinde
aydinlanir. Insan, yaratammni tanimak ve O’na ibadet etmek icin yaratilmistir. Ancak ve ancak bu yaratilis
gayesine uygun hareket ederse ebedi saadete ulasabilir. Bu bakimdan insanin iman etmesi ve bu imanini son
nefesine kadar kaybetmeden muhafaza etmesi, diinyadan ve diinya i¢indeki her seyden daha kiymetlidir. Peki,
bizim icin bu kadar kiymetli olan imani1 nasil tanimlayabiliriz? Iman, Allah’in Hz. Peygamber sas’e bildirdigi
haberleri ve hiikiimleri kabul edip bunlarin dogru olduguna goniilden inanmak demektir. Bir kimse Hz.
Peygamber sas’in getirdiklerini kalbiyle tasdik ediyorsa o kimse Allah katinda miimindir. Iman konusunda
aslolan, kisinin iman edilmesi gereken hususlari kalben tasdik etmesidir. Ama kisinin kalbinde olani sadece
Allah bilebilir. Biz bir kimsenin miimin oldugunu ya kendisinin sdylemesiyle ya da bazi ibadetleri goriiniir
sekilde yerine getirmesiyle anlayabiliriz. Bdylece ona miisliiman muamelesi yapariz. Ornegin, miisliiman olarak
bildigimiz bir kisi 6ldiigiinde cenaze namazini kilar, cenazesini miisliiman mezarligina defnederiz. Bir insanin
imaninda zirve noktaya ulagmasi i¢in kalben tasdik edip dil ile ikrar ettigi hususlar1 yasantisinda da uygulamasi
gerekir. Kisiyi hem Allah katinda hem de insanlar arasinda degerli kilan sey kalbiyle dilinin, 6ziiyle soziiniin bir
olmasidir.

Taklidi iman, kisinin iman esaslarina ailesinden ve ¢evresinden goriip duydugu sekilde inanmasi, tahkiki iman ise, imanini
delillere, arastirmalara, bilgiye ve derin kavrayislara dayandirmasidir.

Kelime-i Tevhid, Kelime-i Sehadet(Icmali iman)

Imanin 6zii kelime-i tevhid ve kelime-i sehadette ifade edilir. Kelime-i tevhid( 4 J3)3%a2 @ ¥1al ¥ Allah’tan
baska ilah yoktur, Muhammed, Allah’im elgisidir ciimlesi), hem Islam’a girisin ifadesidir hem de Islam’in 6zeti
ve semboliidiir. Bu s6zii sdyleyen kisi iman ettigini belirtmis olur. Tiim varliklar1 yaratan ve yasatan bir Allah
oldugunu ve O’nun disinda ibadet edilmeye 1ayik higbir ildh bulunmadigini dile getirir. Ayrica Allah’in insanlara
dogru yolu gostermek iizere gonderdigi peygamberlerin sonuncusu olan Hz. Muhammed sav’in de Allah’in elgisi
oldugunu kabul etmis olur. Miisliiman bu séze ve bu sozle ozetlenen [slam dininin biitiin emir ve yasaklarimna
goniilden teslim olan kisidir. Kelime-i sehadet ( gy sie 1238k 4 dgay 40 ) A Y ) 3 Ben sehadet ederim ki
Allah’tan basgka ilah yoktur. Ve yine sehadet ederim ki Muhammed O’nun kulu ve elgisidir’® climlesi) ise
kelime-i tevhidle aym anlamda olup, farkli bir sdyleyis bi¢imidir. Bir kimse kelime-i tevhidi veya kelime-i
sehadeti sOyledigi zaman hem insanlarla olan iligkilerinde hem de Allah ile olan iligskisinde miisliiman
muamelesi géormeye hak kazanir. Yiice Rabbimiz bu sozii soyleyip tstlendigi sorumluluklari yerine getiren
kimseleri cennetine alacagini, onlart ebedi kurtulus ve mutlulukla mikafatlandiracagini miijdelemektedir
(bk.Bakara 2/82; Nisa 4/57; Maide 5/9).

Miimin Miisliiman

Peygamberimiz(sas)inAllah’tan alip insanlara ulastirdig: dini kabul eden ve buna goniilden inanan ve buna gore
davranan kisidir. Kiginin miimin ve misliimanolmasi onda birtakim 6zelliklerin olusmasint ve gelismesini
saglamistir. Ornegin, miimin ve miisliiman kisi, Allah ve resuliine (sas) diigman olanlarla dostluk etmez.
Kazandiklarindan Allah yolunda harcar. Namazini kilar, orucunu tutar. Allah’tan baskasina boyun egmez,
yalnizca Rabbine giivenir. Insanlara iyiligi tavsiye eder, kotiiliige engel olmaya calisir. Allah’mn Ayetleri
okundugunda miiminin iman artar, Allah’in ad1 anildiginda yiiregi titrer. Bu 6zelliklere sahip miimin &hirette
cennet ve oradaki pek ¢ok giizel nimetle miikafatlandirilir.(Mti’mintn 23/1-11) (Mii’minlerin 6zellikleri i¢in bkz
Bakara 1-5; Mii’minun 1-11)

Kafir Miisrik Miinafik

Kafir, Hz Peygamber(sav) in Allah’tan alip insanlara ulastirdigi dini kabul etmeyip inkdr eden kimsedir
Kafir,Allah’1, ayetlerini, peygamberlerini, peygamberlerin teblig ettiklerini, Kur’an’1, melekleri, dldiikkten sonra



dirilmeyi, ahireti inkar eder. Allah ile, isim ve emirleri ile alay eder. Peygamberlerin yalan sdyledigini, Kur’an’in
Allah tarafindan gonderilmedigini, oliimle birlikte her seyin sona erecegini iddia eder. Miisrik, Allah’in esi,
benzeri, ortag1 ya da ¢cocugu olduguna (sirk) inanankafir kimse olupmiisrikler Allah’in varligini inkar etmezler
ama O’ndan bagka ilahlar oldugunu kabul edip onlara da taparlar. Miinafikda, inanmadig1 halde miimin goriinen
kimse olup, miiminlerle karsilastiginda “inandim” der, kendi yandaglariyla birlikteyken Allah ve miiminlerle
alay eder. Icten ice miiminlere kin besler. Aslinda istemedigi halde maddi ¢ikarlar1 i¢in namaz kilar. Inanarak
degil, gosteris i¢in Kur’an okur. Kur’an’1 kasten yanlis yorumlar. K&tiiliigl yayginlastirip iyilige engel olmaya
caligir. Miinafik cimri ve kibirlidir. S6ziinde durmaz. Yalan sdyler. Emanete hiyanet eder. Haksizlik yapar.
Allah’tan korkmaz, kuldan utanmaz. Diinyada miimin muamelesi gorse de Allah katinda kafirdir. Ahirette yeri
cehennemdir.Miinafiklar Islam toplumu igin kafirlerden daha tehlikelidirler. Zira iki yiizlii davrandiklar1 igin
taninmalar1 miimkiin degildir. igten ice miisliiman toplumun huzur ve diizenini bozarlar. Bu yiizden ahiretteki
cezalari da kafirlerinkinden daha siddetlidir. (Miinafiklarin 6zellikleri i¢in bkz Miinafikun Suresi)

Yiice Rabbimiz buyuruyor ki: “Fakat ayetlerimizi inkar etmis ve kafir olarak olmiiglere gelince, iste Allah’in,
meleklerin ve biitiin insanlarin laneti onlarin istiinedir.Onlar ebedi olarak lanet i¢inde kalirlar. Artik ne
kendilerinden azap hafifletilir, ne de yiizlerine bakilir (Bakara 161-162). (Miislimanlarin inangsizlara karsi
gostermesi gereken tutum icin bkzKafirun Suresi) Yine,Yiice Rabbimiz buyuruyor ki “Siiphesiz ki miinafiklar,
cehennem atesinin en asag1 tabakasindadirlar. Onlara hi¢bir yardimer da bulamazsin” (Nisd 145).

Amentii iman Esaslar1 imanin Sartlar1 (Tafsili iman)

Kelime-i tevhid ve sehadette icmali olarak(topluca) belirtilen hususlar Ehl i siinnet alimlerince formiile edilen
Amentii metninde tafsili olarak (ayr1 ayr1) ifade edilmigtir: 3 24 ,3lb § AV asl gl 5488 g aida 5 Al Edal

Al 5ok Taaak G dgal 5 W AN Y (gl * A cigall B Cadli  MaS A (e 0 pEAllah’a, meleklerine, kitaplarina,
peygamberlerine, ahiret giiniine, hayr1 ve serri ile kaderin Allah’tan olduguna, 6liimden sonra dirilisin hak
olduguna...iman ederim. Sehadet ederim ki Allah’tan baska ilah yoktur. Ve yine sehadet ederim ki Muhammed
sav O’nun kulu ve elgisidir. (bkz DIA Amentii md)

Iman Islam Thsan

Omer b. Hattab ra séyle dedi: Bir giin Resilullah sav’in huzurunda bulundugumuz sirada, elbisesi beyaz mi1 beyaz, saglari
siyah mu siyah, yoldan gelmis bir hali olmayan ve i¢imizden kimsenin tanimadig: bir adam ¢ikageldi. Peygamber’in yanina
sokuldu, oniine oturdu, dizlerini Peygamber sav’in dizlerine dayadi, ellerini (kendi)dizlerinin iistiine koydu ve: Ey
Muhammed, bana Islam’1 anlat! dedi. Restlullah sav: “Islam, Allah’tan baska ilah olmadigma ve Muhammed’in Allah’in
restlii olduguna sehadet etmen, namazi dosdogru kilman, zekat1 vermen, ramazan orucunu tutman, yoluna gii¢ yetirebilirsen
Kabe’yi ziyaret (hac) etmendir” buyurdu. Adam: Dogru sdyledin dedi. Onun hem sorup hem de tasdik etmesi tuhafimiza
gitti. Adam: Simdi de imani anlat bana, dedi. Restilullah sav: “Allah’a, meleklerine, kitaplarina, peygamberlerine, ahiret
giiniine inanmandir. Yine kadere, hayrina ve serrine iman etmendir” buyurdu. Adam tekrar: Dogru sdyledin, diye tasdik etti
ve: Peki ihsan nedir, onu da anlat, dedi. Restllullah sav: “ihsan, Allah’a onu goriiyormussun gibi kulluk etmendir. Sen onu
gbormiiyorsan da O seni mutlaka gériiyor” buyurdu. Adam yine: Dogru sdyledin dedi, sonra da: Kiydmet ne zaman kopacak?
diye sordu. Peygamber sav: “Soru sorulan, bu konuda sorandan daha bilgili degildir” cevabini verdi. Adam: O halde
alametlerini soyle, dedi. Restilullah sav: “Annelerin, kendilerine cariye muamelesi yapacak ¢ocuklar dogurmasi, yalin ayak,
bas1 kabak, ciplak koyun g¢obanlarmin, yiiksek ve miikemmel binalarda birbirleriyle yarismalaridir ” buyurdu. Adam,
(sessizce) cekip gitti. Ben bir siire dylece kalakaldim. Daha sonra Peygamber sav: “Ey Omer, soru soran kisi kimdi, biliyor
musun?” buyurdu. Ben: Allah ve Reslii bilir, dedim. Res@lullah sav: “O Cebrail’di, size dininizi 6gretmeye geldi”
buyurdu.(Miislim, imén 1,5. Ayrica bk. Buhari, iméan 37; Tirmiziimén 4; EbaDavid, Siinnet 16; Nesai, Mevakit 6; IbniMace,
Mukaddime, 9)

1.Allah’a Iman

Allah Vardir ve Birdir Hicbir yapi, yapansiz olmaz. Var olan her seyin bir var edeni vardir. Bu, iizerinde
tartistlmasi bile anlamsiz apacik bir hakikattir. Bir insan, kendi benliginde,i¢ diinyasinda, kendi vicdaniyla ve
kainatta,dis diinyada gozlemleyebilecegi pek ¢ok delille,sayisiz isaretle yaratanin varhigim farkeder, anlar ve
kabul eder,onu farketmemesi,anlamamasi imkansizdir. “Allah”, yoklugu asla diisiiniillemeyecek olan, var olmak
icin bagka bir varligin var etmesine ya da destegine ihtiyaci olmayan yaraticinin sadece kendisine 6zgli adidir.
Insanlarin tamami igin Allah’in varligia inanmak hem kolay hem de dogaldir. Ciinkii Allah’mn varligini kabul
etmek ve O’na inanmak, biitlin insanlarin yaratiliginda olan bir yonelistir. Kainatta var olan diizen ise Allah’in
birliginin en agik isaretidir; varliklar arasinda goriilen diizen “yaratici’nin bir ve tek olmasini zorunlu kilar.
Insanlik tarihi boyunca biitiin peygamberler, insanlar1 Allah’in birli§ine iman etmeye cagirmuslardir. Ayrica
Allah’1n tek, essiz, ortaksiz ve benzersiz oldugunu anlatmislardir.



Yiice Rabbimiz buyuruyor ki: “Eger yerde ve gokte Allah’tan bagka ilahlar olsaydi, kesinlikle ikisinin de diizeni
bozulurdu. Demek ki, Ars’imn Rabbi Allah, onlarin nitelemelerinden uzaktir, yiicedir” (Enbiya 21 / 22).

Allah’1n Birligine inanmanin Onemi

Allah’1n birligine iman, biitiin peygamberlerin(as) teblig ettigi Islam dininin temelidir. Islim’daki diger inang
esaslari, hiikiimler ve yasalar bu temel {izerine oturur. Insanin hayatim siirdiirebilmek igin hava, su, yiyecek,
barinma gibi temel ihtiyaglar1 vardir. Bu temel ihtiyaclardan biri de inanmaktir. Ciinkii insan giiven i¢inde olmak
ister. Allah’a ve O’nun birligine inanmayan kisiler huzursuz, sorunlu, mutsuz bir hayati yasamak zorunda
kalirlar. Kendilerini hi¢bir zaman giivende hissedemezler. Baglanmanin ve ibadet etmenin zevkini yagayamazlar.
Imanm huzur iklimini soluyamazlar. Korku, kaygi, karmasa, endise, tedirginlik, belirsizlik, caresizlik gibi
olumsuzluklar onlar1 ¢epegevre kusatir. Insanmn giiven iginde olma istegi, inanmak ve baglanmak seklinde
kendini gosterir. Ornegin bebek annesine giiven duyar ve onun kendisini koruyacagina inanip dort elle annesine
baglanir. Allah’in varligina ve birligine inanan insan da O’na olan iman1 sayesinde bu diinyada giivenli, mutlu ve
huzurlu bir hayat yasar. Allah’a inanan kimse akil, ruh, kalp, beden gibi biitiin yonleriyle tutarli ve saglam bir
kisilik gelistirir. Boylece hem kendi i¢ diinyasinda hem de toplumla ve yaratilmislarla iliskilerinde mutlu ve
basarili olabilir. Huzur ve gilivende olmak, sevilmek, sayilmak ve itibar gérmek gibi temel gereksinimlerini
karsilar. Zorluklar ve sikintilar kargisinda teselli bulur. Her sey onun i¢in imanin aydinliginda anlaml hale gelir.
Allah’in varligina ve birligine gercek anlamda inanan bir insanin, dar fikirli ve bagnaz olmamasi beklenir. Ciinkii
miimin, evrendeki her seyin tek sahibinin Allah oldugunu bilir ve kainatta hicbir sey kendisine yabanci gelmez.
Bu sebeple de sevgisi ve yakinligi herhangi bir 1k, renk veya grupla sinirli olmaz, herkesi kusatir. Miimin bilir Ki
kudret ve kuvvet yalnizca Allah’indir. O’ndan bagka hi¢ kimsenin zarar veya fayda vermeye giicli yetmez. Bu
inang, kisiyi Allah’tan bagka her seyden bagimsiz yapar. Allah’in varligina ve birligine iman etmekle uzun bir
yolculuk baslar; baslangici nurlu, sonu nurlu bir yolculuk... Ciinkii Allah goklerin ve yerin nurudur. Ancak
O’nun nuru kulun/mahlikatin bakisi ile idrak edilemez. Kulseyre daldigi seyler, O’nun isim ve sifatlarinin
tezahiir ve tecellileridir. Bu seyirdeki yol isaretlerini de Yiice Rabbimiz ebedi vahyi Kur’an-1 Hakim ile kullarina
bildirmigtir

Allah’a iman Eden Insan...

* Allah’t sever, O’nun sevgisini elde etmeyi saglayacak davranislar sergiler. Allah’in sevgi ve hosnutlugunu
kazandiktan sonra da kaybetmemeye calisir. * Giiven i¢inde olur, imanin huzur dolu havasim teneffiis eder.
Huzurlu, mutlu, korku ve endiseden uzak bir hayat siirer. * Biitiin yonleriyle olgun bir insan olur; i¢ diinyasiyla,
toplumla ve ¢evresini ¢epegevre kusatan canli cansiz tiim varliklarla dogru, tutarli ve diizenli bir iligki gelistirir. ¢
Kendisi de ayni Allah’in yarattigi bir kul oldugu igin, kainattaki her sey ona tamidik gelir. Sevgisini ve
yakinligini tiim varliklara sunar. » Allah’in her seyi gordiiglini ve her sozii isittigini bildigi i¢in yalnizken de
basgkalarinin yanindayken de diiriist ve erdemli davranir, i¢i dis1 bir olur. * Yiiz yiize kaldig1 zorluklar ve
sikintilar kargisinda Allah’in daima kendisiyle oldugunu bilmenin verdigi teselliyi ve giiven duygusunu hisseder.
Kudret ve kuvvetin yalnizca Allah’a ait oldugunu ve O’nun diledigini {istiin duruma getirdigini, diledigini ise
sinamak i¢in basarisiz kildigini bilir. Bu bilgisi ve inanci, ferdi sadece Allah’a kul yapar, bagka varliklara boyun
egmekten bagimsiz kilar. « Allah’tan bagka fayda veya zarar veren bir gii¢ ve kudret olmadigini bilir. Basari i¢in
Allah’in hos gérmeyecegi carelere basvurmaz. Kendisine diisen gorevin ¢alisip gayret etmekten ibaret oldugunu
bilerek hareketlerini diizenler. ¢ Allah’in biitiin dualart isittigini bilir, her zaman Allah’a siginir ve giivenir.
Boylece her tiirlii zorlugun iistesinden gelme giicli kazanir. « Yaratilis amacini, nereden geldigini ve nereye
gidecegini bilir ve kendisini giivende hisseder. * Allah’in biitiin giizel isim ve sifatlarini bir kul olarak kendine
rehber edinir ve bu giizel sifatlarin geregiyle donanarak olgun bir insan olmaya calisir.

Yiice Rabbimiz buyuruyor ki: “Allah’a yonelen, O’na ortak kogsmayan kimseler (olun). Kim Allah’a ortak kosar
sa, sanki gokten diismiis de kendisini kuslar kapisiyor veya riizgar onu uzak bir yere siiriiklilyor gibidir” (Hac
31)

Allah’in Sifatlari

Allah’1n, kelaminda bize 6grettigi niteliklerini iki grupta 6zetleyebiliriz: zati sifatlar, siibati sifatlar. Zati sifatlar,
sadece Rabbimizin sahip oldugu ve sirf O’na 6zgii niteliklerdir. « Viicud: Vardir; olmamasi ya da yok olmasi
diistiniilemez. » Kidem: Baslangici yoktur, varlig1 sonradan ortaya ¢ikmamistir. * Beka: Sonsuzdur; varlig1 higbir
zaman son bulmayacaktir. « Vahdaniyet: Esi, benzeri ve ortagi yoktur. Birdir, tektir, biriciktir. « Muhalefetiinli’l-
havadis: Yaratilmislara benzemez; O’ndan baska her sey sonradan olmustur ve higbir sey O’na denk ya da
benzer degildir. « Kiyam bi-nefsihi: Hicbir seye ve hi¢ kimseye ihtiyact yoktur; varligi baskasina bagl degildir.
Stibati sifatlar, Rabbimizin miikemmelligini ifade eden, O’nu daha iyi tanimamizi saglayan niteliklerdir. Bu



nitelikler diger varliklarda da Allah’ta olandan farkli olarak sinirli diizeyde vardir. « Hayat: Diridir ve O’nun i¢in
“dliilm” s6z konusu degildir. « Ilim: Her seyi bilir ve her seyden haberdardir. « Sem‘: Her seyi duyar ve isitir.
Basar: Her seyi goriir. « irade: Diledigini yapar, her sey O’nun dilemesiyle olur. * Kudret: Her seye giicii yeter. *
Kelam: Yarattiklar1 ile irtibat ve iletisim kurar. Onlara mesajin1 gonderir. * Tekvin: Diledigini, diledigince
yaratir.

Yiice Rabbimiz buyuruyor ki: Allah, kendisinden baska higbir ilah bulunmayandir. Diridir, kayyimdur (Al-i imrén 3 /2). « O,
ilk ve sondur. Zahir ve batindir. O, her seyi hakkiyla bilendir (Hadid 57 / 3). «Yer iizerinde bulunan her canli yok olacaktir.
Ancak azamet ve ikram sahibi Rabbinin zat1 baki kalacaktir (Rahman 55 / 26-27). <De ki: “O, Allah’tir, bir tektir. Allah
sameddir (Her sey O’na muhtagtir; O, hicbir seye muhtag degildir)’(fhlas 112/1-2). O, gokleri ve yeri yaratandir. Size
kendinizden esler, hayvanlardan da (kendilerine) esler yaratmistir. Bu suretle sizi tiretiyor. O’nun benzeri higbir sey yoktur.
O, hakkiyla isitendir, hakkiyla gérendir (Stra 42/11). « Sen, o 6liimsiiz ve daima diri olana (Allah’a) tevekkiil et. O’nu her
tirli 6vgliyle yiicelterek tesbih et. Kullarmin glinahlarindan hakkiyla haberdar olarak O yeter (Furkan 25 / 58). « O,
kendisinden baska hicbir ilah olmayan Allah’tir. Gaybida, goriinen alemi de bilendir. O, rahmandir, rahimdir (Hasr 59/22). «
Stiphesiz Allah hakkiyla isitendir, hakkiyla bilendir (Bakara 2 / 181). * Siiphesiz Allah biitlin yaptiklariniz1 goriir (Bakara 2
/110). * Bir seyi diledigi zaman, O’nun emri o seye ancak “ol!” demektir. O da hemen oluverir (Yasin 36 / 82). « Goklerin ve
yerin hiikiimranligi yalnizca O’nundur. Diriltir, 6ldiiriir. O, her seye hakkiyla giicii yetendir (Hadid 57/2).eDaha once
kissalarmni sana anlattigimiz peygamberler gonderdik. Anlatmadigimiz (nice) peygamberler de gonderdik. Allah, Misa ile de
dogrudan konustu (Nisa 4 / 164). « Allah diledigini yaratir. O, bir seyin olmasini dilediginde ona sadece “ol” der, o da hemen
oluverir (Al-i imran 3 / 47).

Allah’1n Giizel Isimleri (Esma-i Hiisna)

En giizel nitelikler ve nitelemeler, biitiin giizelliklerin kaynagi olan Allah’a 6zgiidiir. Kur’an-1 Kerim’de gecen
“el-esmaii’l-hiisna” ifadesi “Allah’mn giizel isimleri” anlamina gelmektedir. Bu giizel isimler, hem Kur’an’da
kendi keldmiyla hem de restliiniin(s.a.s.) sozleriyle bize bildirilmistir: * Adl (Adaletli): O, mutlaka ve daima adil
olup asla zulmetmeyen, asiriliga gitmeyendir. * Afiiv (Affedici): O, giinahlar1 hi¢bir sorumluluk kalmayacak
sekilde affeden, affetmeyi cok sevendir. « Ahir (Son): O, her seyden sonra da mevcudiyeti devam edecek olan,
varligindan sonrasi olmayandir. * Ali (Ulu): O, her seyin Stesinde ve her yoniiyle yiice olandir. * Alim (Bilen): O,
gizli agik, biiyiik kiiciik her seyi ve her bir seyi en iyi bilendir. *Allah: Sadece O’na ait olan 6zel ismidir. *Azim
(Muhtesem): O, biitlin biiyiiklerin ve bilytlikliiklerin 6tesinde, akil almayacak denli yiice ve muhtesemdir. * Aziz
(Yice): O, maglip edilmesi imkan ve ihtimal dis1 yegane iistiin gelendir. « Bais(Dirilten): O, 6lii ya da uyur her
seyi kaldiran, gizli sakli olanlar1 meydana ¢ikarandir. « Baki(Sonsuz): O, varlig: siirekli olup sonu olmayan,
zamandan miinezzeh olandir. « Bari’ (Eksiksiz yaratan): O, tamamen kendine has, biitiiniiyle benzersiz ve hos bir
sekilde eksiksiz yaratandir. Basit (Genisletip yayan): O, rizki, goniilleri, imkanlar1 genisleten, lutuf ve keremini
esirgemeyip yayandir. * Basir (Goren): O, gizliyi, acig1, saklanani, ortada bulunani, her seyi ama her seyi
gorendir. * Batin (Gizli olan): O, zat ve mahiyeti gdzlerden gizli olandir. * Bedi® (Cok giizel yaratan): O, bir seyi
yok iken var edip en giizel sekilde yaratandir. « Ber (lyiligi cok): O, iyilik yapmay1 diisiiniip yapamayanlara,
hatta kotiilik yapmay: diisliniip vazgecenlere bile iyilikler verendir. « Cami® (Bir araya getiren): O, biitiin
varliklart derleyip toplayan, birbirine zit seyleri bir araya getirendir. *Cebbar (Zorlayici): O, iradesini herkese ve
her seye ragmen daima yiiriiten, diledigini zorla yaptirma giiciine sahip olandir. ¢ Celil (Heybetli): O, kimse ile
kiyas1 miimkiin olmayan heybet sahibidir. * Evvel (ilk): O, her seyden 6nce var olup baslangici olmayandir. *
Fettah (Hayir kapilarini agan): O, hayir ve giizellik kapilarimi acgan, imkanlar ikram edendir. ¢ Gaffar
(Bagislayici): O, magfireti bol olan ve giinahlart gérmezden gelendir. « Gaflir (Affeden): O, giinahlar1 silip
bagislayandir. » Gani (Ihtiyagsiz): O, hi¢ kimseye ve higbir seye muhta¢ olmayandir. » Habir (Haberdar): O, olup
bitenleri higbir gizli yonii kalmayacak sekilde bilen, her seyden haberdar olandir. « Had1 (Hidayete erdiren): O,
dogru yola ¢agiran, yol gosteren ve hayra erdirendir. *+ Hafid (Algaltan): O, kibirlileri, kotiileri, inkarcilari
alcaltandir. « Hafiz (Koruyan): O, koruyup kollayan, kétiiliiklerden, kazadan ve belddan saklayandir. + Hak
(Gergek): O, inkér1 ve reddi miimkiin olmayan, varligi kesin ve acik olandir. « Hakem (Hiikmeden): O, iyiyi
kotiiden ayirt eden ve son hitkkmii verme yetkisi elinde olandir. « Hakim (Hikmet sahibi): O, her seyin en iyi
tarafini en iyi sekilde bilen ve yapacaklarini en iyi sekilde yapandir. *Halik (Yaratan): O, her seyi ve herkesi var
edendir. *+ Halim (Yumusaklik sahibi): O, acimasi ve bagislamasi 6fkesinden daha &nde olan yumusaklik
sahibidir. «+ Hamid (Oviilen): O, her bakimdan 6vgiiye ve tesekkiire 1ayik olandir. « Hasib (Hesaba geken): O,
kullarin1 hesaba ¢eken ve onlara hesaba cekici olarak yeterli olandir. « Hay (Diri): O, sonsuz bir hayatla daima
dipdiri olandir. « Kabiz (Can alan): O, kullarina verdigi cam geri alandir. « Kadir (Kudretli): O, kudretine sinir
olmayan kudret sahibidir. « Kahhar (Kahreden): O, hak edenleri siddetle kahreden, zalimleri berbat edendir. *
Kavi (Giiglii): O, her seye kuvveti yeten gii¢ sahibidir. » Kayyim (Ayakta tutan): O, son bulmayan, daim olan ve
evreni koydugu kaidelerle yonetip her seyi ayakta tutandir. « Kebir (Biiyiik): O, karsisinda her biiyiikliigiin
kiigiiciik kaldig: biiyiiktiir. « Kerim (Cok comert): O, her tiirlii iyiligi ve biitiin faziletleri kullarina bol bol ikram
edip dagitandir. + Kuddis (Noksanliklardan arinmis): O, her tiirlii noksandan irak ve noksanlik
yakistirmalarindan uzak olandir. « Latif (Lutfeden): O, biitiin fayda ve giizellikleri kullarina lutfedendir. « Macid
(San1 yiice): O, sanin ve serefin kaynagi olan sonsuz istiinliik ve kerem sahibidir. « Maliki’l-miilk (Varligin



sahibi): O, her tiirlii varligin ve varlik iizerindeki otoritenin sahibidir. * Mani‘ (Engel olan): O, istedigi zaman
istedigi seylere engel koyandir. + Mecid (Serefli): O, benzersiz bir seref sahibidir ve her tiirlii serefi kullarina
bahsedendir. * Melik (Buyruklar: tutulan): O, goriinen ve gdriinmeyen biitiin alemlerin sahibi ve hakimi olan ve
buyruklari yerine getirilendir. * Metin (Direngli): O, ¢ok giiclii, kuvvetli ve sapasaglamdir. « Muahhir (Geriye
birakan): O, istedigi kisiyi veya seyi digerlerinin ardina birakip tehir edendir. * Mugni (Zenginlik veren): O, hi¢
kimseye ve higbir seye ihtiyact olmayan, diledigini muhta¢ olmaktan kurtarip zenginlestirendir.e Muhsi (Sayan):
O, en ince teferruatiyla sayacak kadar her seyi bilendir. * Muhyi (Hayat veren): O, her tiirlii hayat1 ve canliligt
verendir. « Muid (Yenileyen): O, 6limden sonra bitki, hayvan her tiirlii canliyr yeniden diriltendir. « Muiz
(Yiicelten): O, izzet ve seref verip yiiceltendir. «+ Mukaddim (One gegiren): O, istedigi kisiyi veya seyi,
digerlerinin 6niine gecirip yakinlastirandir. « Mukit (Aziklandiran): O, bedenlerin ve ruhlarin gidasim yaratip
veren, her seyi bilip her seye giicii yeten ve herkesi koruyandir. » Muksit (Adil): O, élgiiyii ve dengeyi daima
gbzetip adaletle hiikmedendir. Muktedir (iktidar sahibi): O, her seye kuvveti ve kudreti yetendir. * Musavvir
(Sekillendiren):O, her seye sekil ve ozellik veren, yarattiklarimi gilizel gilizel sekillendirendir. ¢ Mii’min
(Giivenlikte kilan): O, inananlar1 giivende kilan ve insanlarin tek giivenci olandir. + Miibdi’ (Baslatan): O,
varliklar1 yok iken var eden ve varlif1 baslatandir. « Miicib (Dualar1 kabul eden): O, kulunun dualarina cevap
verip dilediklerini yerine getirendir. * Miheymin (Hilkmii altina alan): O, kainatin biitiin iglerini goriip gozeten
ve hiikmii altina alandir. « Miimit (Oldiiren): O, 6liimii yaratan ve &ldiirendir. * Miintakim (Intikam alan):
Suclulart hak ettikleri sekilde cezalandirandir. « Miitedli (Gorkemli): O, her tiirlil yiicelik ve yiiksekligin en
tistiiniine sahip olandir. « Miitekebbir (Hasmetli): O, azametinde, yiiceliginde ve biiyiikliigiinde tektir. « Miizil
(Degersizlestiren): O, zillete diisiiriip algaltan, algalttigin1 degersiz kilandir.sNafi* (Fayda veren): O, diledigine
diledigi faydayi verendir.e Nir (Aydinlatan): O, aydinligin kaynagi ve aydinlatandir. « Rafi‘(Yikselten): O,
kullarint derece derece yaratip maddeten ve manen yiicelten, sereflendirendir. + Rahim (Bagislayan): O, engin
merhamet sahibidir. + Rahman (Esirgeyen): O, bagislayip esirgeyen ve ayirim yapmadan nimetlerini biitiin
kullarina yayandir. *Rakib (Gozeten): O, yarattiklarini her an kontrol altinda tutan ve onlardan bir an bile gafil
olmayandir. » Ralf (Cok sefkatli): O, kullarina ¢ok sefkatli ve merhametli davranandir. * Resid (Yol gosterici):
O, her isi isabetli olan ve kullarin1 dogru yola yonlendirendir. * Rezzak (Riziklandiran): O, sayisiz canlinin
aziklarini yaratip verendir. ¢ Sablir (Cok sabirli): O, ¢ok ¢ok sabirli olandir. « Samed (Muhta¢ olmayan): O,
biitiin varliklarin ihtiyaglarin1 karsilayan, fakat hi¢ kimseye ve higbir seye ihtiyact bulunmayandir. « Selam
(Esenlikte kilan): O, esenlik, selamet, baris ve kurtulus kaynagidir. » Semi‘ (Isiten): O, gizli agik sdyleneni,
goniilden gecenleri, her seyi ama her seyi isitendir. « Sehid (Her seyin tanigi): O, her seyi gozleyip gbren ve her
seye sahit olandir. ¢ Seklr (Fazlasiyla karsilayan): O, az iyilige ¢ok 6diil veren, verdigi 6diilii de kat be kat
arttirandir. * Tevvab (Tdvbeleri kabul edici): O, kullarini giinahtan ve isyandan donmeye tesvik eden ve biitiin
giinahlar1 bagislayandir. « Vacid (Bulan): O, istedigini istedigi anda bulandir. « Vahid (Bir ve tek): O, artmasi ve
eksilmesi olmayacak kadar biitiin ve tek, esi, benzeri ve ortagl olmayandir. « Vali (Sahip): O, kainatin sahibi,
hakimi, yoneticisi, nimetlendiricisidir. * Varis (Miilkiin asil sahibi): O, miilkiinii insanlara belirledigi bir siire ile
birakan ve tekrar o miilke sahip olacak olandir. « Vasi‘ (Ilmi ve rahmeti genis): O, ilmi gibi ihsan1 da, magfiret
ve merhameti de her seyi kapsayacak kadar genis olandir. « Vedid (Seven): O, kullarin1 ¢ok seven ve kullari
tarafindan da ¢ok sevilendir. * Vehhab (Karsiliksiz veren): O, higbir karsilik beklemeden bol bol verendir.
Vekil (Dayanilan): O, kendisine giivenilip dayanilan ve islerin ¢dziimii kendisine birakilandir. « Veli (Dost): O,
kullarina yardimci olan ve dostluk gosterendir. « Zahir (Varlig1 apagik olan): O, varlig: her tiir isaret ve delille
apacik olandir. « Zar (Zarar veren): O, diledigine diledigi zarar1 verendir. * Zii’l-celali ve’l-ikram (Heybet ve
ikram sahibi): O, her tiirlii iyilikle bol bol ikramda bulunan, essiz heybet sahibidir.

Yiice Rabbimiz buyuruyor ki: “En giizel isimler Allah’indir. O’na o giizel isimleriyle dua edin ve O’nun isimleri hakkinda
gercedi carpitanlari birakin. Onlar yaptiklarmin cezasma carptirtlacaklardir” (A‘raf 7/180).Sevgili Peygamberimiz(sas)
buyuruyor ki: Allah’in doksan dokuz ismi vardir. Kim bunlar1 6grenir ve Allah’1 bu sekilde taniyarak yasar ve bu iman ve
yasayis tizere Oliirse cennete girer (Tirmizi, “Daavat”, 82)

2. Meleklere iman
Meleklerin Ozellikleri

Melekler nurdan yaratilmis varliklardir. Insanlardan farkli 6zelliklere sahiptirler. Yemezler, igmezler, yorulmaz
lar, uyumazlar. Allah’a hi¢ isyan etmezler, hep itaat ederler. Asla giinah islemezler, gorevleri ne ise onu yaparlar.
Onlarin genci, ihtiyari; erkegi, kadim1 yoktur. Melekler giizel kokular1 ve giizel sozleri severler. Miiminlerle
birlikte olmaktan hoglanirlar. Zor zamanlarda miiminlere destek verirler, yardim ederler. Son derece giiglii ve
kuvvetlidirler. Cok hizli hareket edebilirler. Onlarin kanatlar1 vardir. Ancak insanlar melekleri géremedikleri i¢in
kanatlarinin nasil oldugunu bilemezler. (Konu ile ilgili olarak bk. En’am 6 / 61; Nahl 16 / 49; Enbiya 21 / 19, 20,
Mii’min 40 / 7; Mislim, Ziihd, 60; Miisned, VI, 168.)



Yiice Rabbimiz buyuruyor ki: “Hamd, goékleri ve yeri yaratan, melekleri ikiser iicer, dorder kanatli yapan
Allah’a mahsustur” (Fatir 35/1).

Meleklerin Gorevleri ve Cesitleri

Meleklerin gorevi Allah’a kulluk ve itaat etmektir. Biitiin melekler; Allah’1t hamd ve tesbih ederler. Gece giindiiz
durmadan Allah’1 zikrederler. Allah’a secde ve riikQ ederler. Peygamberlere salat ve selam ederler.» Miiminlere
dua ederler. Rabbimizin 6zel gorevler verdigi bazi melekler de vardir. Ornegin Cebrail, Allah’tan aldig1 vahyi
peygamberlere bildirir. Azrail, eceli gelenlerin canlarm alir. Mikail, insanlarin riziklarini diizenler. Israfil’in
gorevi kiyamet giiniindedir, kiyamet kopacagi zaman birinci siira ve sonrasinda ikinci sira iifler. Kiramenkatibin
melekleri, insanlarin saginda ve solunda bulunurlar; sagdaki melekler iyilikleri, soldakiler ise kotiiliikleri
kaydederler. Miinker ve Nekir, kabirde insanlar1 sorgular. Mukarreblin ve illiyyGn melekleri ise durmaksizin
Allah’1 anar. Hazene-i cennet melekleri, cennete giren miiminleri selamlarla ve dualarla karsilar. Hazene-i
cehennem melekleri (zebaniler) ise cehenneme girenleri karsilar ve cezalarini uygular. Ayrica insanin kalbine
dogruyu ve gercegi ilham eden, namaz kilanlarla birlikte Fatiha’nin sonunda “4min!” diyen, her giin sabah ve
ikindi namazlarinda miiminlerle birlikte olan, Kur’an okunurken yeryiiziine inen, Allah’mn anildigi ve ilmin
Ogrenildigi yerlere gelen, peygamberlere ve miiminlere dua edip rahmet okuyan melekler de vardir.

Yiice Rabbimiz buyuruyor ki: “Goklerde ve yerde bulunan canlilar ve melekler biiyiikliik taslamadan Allah’a
secde ederler (boyun egerler)” (Nahl 49).

Meleklerin Varligina inanan Kisi. ..

Yaptig1r her davranisin kayit altina alindigimi bilir ve gilinahlardan uzak durur. Meleklerin hep ¢evresinde
oldugunu hisseder, onlarin varliklarindan destek alir, yalmizlik duygusundan kurtulur. Meleklerin biitiin
miiminler gibi kendisi i¢in de dua ettiklerini bilir, zor ve sikintili zamanlarinda maneviyati yiikselir. Meleklerin
dogruyu ve gercegi ilham ettikleri bilinciyle iyilige ¢agiran her sese kulak verir, dogru olani yapmaya gayret
eder. Meleklerin gorevlerini yerine getirirken en kiigiik bir ihmalde bulunmadiklarini bilir ve kendisine onlari
ornek alarak sorumluluklar1 konusunda daha titiz davranir.

Yiice Rabbimiz buyuruyor ki: “Kim Allah’1, meleklerini, kitaplarini, peygamberlerini ve ahiret giiniinii inkar
ederse derin bir sapkinliga diigmiis olur” (Nisa 136).

Cin

Cinler atesten yaratilmuslardir. T1pki insanlar gibi dogar, biiyiir, 6liir; yer, icer ve evlenirler. Insanlar gibi kulluk
etmekle gorevlidirler. Onlarin da miimin ve kéfir olanlar1 vardir. Sevgili Peygamberimiz(sav) insanlara oldugu
gibi onlara da Allah’in buyruklarini teblig etmistir. Cinlerin baz1 6zellikleri de insanlardan farklidir: Bir yerden
bir yere ¢ok hizli gidebilirler. Insana gore daha giigliidiirler. Insanlar onlar1 gdremez ama onlar insanlar1 gorebilir
ler. Omiirleri insana gére daha uzundur. Tipki insanlar gibi, cinlerin de birbirlerine ve insanlara zarar verebilme
leri miimkiindiir.Nitekim Peygamberimiz sav de insanlarin ve cinlerin zararlarindan korunmak igin Allah’a
siginmus, Ayetii’l-kiirsi ile Felak-Nasstrelerini okumustur. (bk. Rahman 15; Buhari, Vekéle, 10; Miisned, IV,
144-146.) Cinler husunda ayrica. bkzCin siiresi.

Batil Bir Uygulama: Ruh Cagirma

Bazi insanlar ruh ¢agirdiklarini ve ruhlarla konustuklarini, onlardan bugiin ve gelecekle ilgili haberler aldiklarint
iddia ederler. Oysa Kur’anda ve hadislerde diinyadakilerin 6lenlerin ruhlariyla irtibata gegebilecegine dair bir
bilgi yoktur. Olen insanlarin ruhlarinin tekrar diinyaya gelmedigi de Kur’an’da belirtiimektedir. Dolayisiyla ruh
¢agirdigini soyleyen kisilerin iddialar1 tamamen mesnetsizdir. Ruh ¢agirma seanslarinda yasanan olaylar ya
medyumun yalanindan ibarettir ya da kendisinin de yanilgisidir. Her iki durumda da elde edilen bilgiler
yalanlarla doludur. Bu yiizden ruh c¢agirma yoluyla elde edildigi iddia edilen bilgilere giivenmek kisiye zarar
verir ve dinimizce hos karsilanmaz. Ruh ¢agirma ve benzeri yollarla bilgi edinme ¢abasi, insan1 Allah’tan bagka
varliklardan medet umma anlayisina sevkeder. Dolayisiyla tevhid inancindan uzaklastirir, sirke diisiiriir. Ote
yandan ruh ¢agirma, ¢ikarcilik ve istismarciliga son derece elverisli bir uygulamadir. Insanin gérevi kendi
yapabileceklerinin simirinda gerekli gayreti gostermesi, Otesini higbir araciya glivenmeksizin sadece Allah’a
birakmasidir.

Bir Biiyiik Giinah: Biiyii



Biiyii, doga {istii oldugu ileri siirlilen baz1 yontemlere bagvurarak faydalar elde etme ya da birilerine zarar verme
cabasidir. Biiyii, kutsal degerlerle iliskili olmadig1 gibi bu degerleri ve kutsal metinleri istismar eder. Allah,
peygamber, din tanimaz. Dinimiz biiylyi biiylik giinahlar arasinda sayar. Zira biiyii yapan ya da yaptiran kisi,
Allah’n irade ve kudretinin istiinde isler basaracagini iddia etmektedir. Biiyl ile ugrasmak, biiyii yapmak ve
yaptirmak dinimizce agik ve kesin bir sekilde yasaklanmistir. Heldk edici bir giinah olarak kabul edilmistir. Hatta
Islam alimleri biiyiiniin dinden ¢ikma ile denk bir giinah olarak goriilebilecegini belirtmislerdir. Kendisine biiyii
yapildigint diigiinen kimselerin, bunun etkisinden kurtulmak i¢in biiyii ile ugrasan kimselerden yardim istemeleri
de sakincalidir. Bu durumda olan bir kiginin yapmasi gereken sey Allah’a siginmak, ibadet ve dua etmek,
yoksullara sadaka vermektir. Allah izin vermedikge biiyiiniin kimseye bir zarar1 dokunamaz. Dolayistyla yardim
dilenecek yegane varlik Rabbimizdir.

Sevgili Peygamberimiz sav buyuruyor ki:“Sizden biri hoslanmadig1 bir sey gordiigiinde ‘Allah’im! lyilikleri
yalniz sen verir, kotiiliikleri de yalniz sen defedersin. Senden baska giic ve kuvvet sahibi yoktur’ desin” (Ebu
David, “Tib”, 24).

Apacik Bir Hurafe: Falcilik ve Kehanet

Falcilik ve kehanet, gelecekten ve bilinmeyenden haber verme, gizli kisilik 6zelliklerini ortaya ¢ikarma gibi
iddialarla kullanilan g¢esitli tekniklerin ortak adidir. Bu is i¢in bazen yildizlarin konumu ve burglar; bazen de
kahve telvesi, bakla ya da kisinin kendi eli kullanilir. Hatta oyun kagitlari, tarot kartlari, fal oklari, bilgisayar
programlar1 gibi bu is igin 6zel olarak iiretilmis bazi malzemeler de bulunur. Falcilar ve kahinler, insanlarin
gelecegi 6grenme, baglarina gelecekleri bilme merakini kullanirlar. Bu meraki besleyerek insanlari aldatirlar.
Insanlarin paralarini, zamanlarim ve duygularini istismar ederler. Bdylece haksiz kazang ve giic saglarlar.
Peygamberimiz(sas) fala ve kehénete itibar edenlerin vahyi inkar etmis sayilacaklarini, namazlarinin kirk giin
kabul edilmeyecegini, cennete giremeyeceklerini bildirmistir(bk. Miislim, Selam, 125; IbnMace, Taharet, 122).
Ciinkii Allah’tan baskasi gaybi bilemez. Peygamberler bile ancak Allah’in kendilerine bildirdiklerini bilebilirler.

Yiice Rabbimiz buyuruyor ki: “De ki: Goktekiler ve yerdekiler gaybi bilemezler, ancak Allah bilir. Onlar
oldiikten sonra ne zaman diriltileceklerinin de farkinda degildirler” (Nem 65). “Gaybin anahtarlar1 yalnizca
O’nun katindadir. Onlar1 ancak O bilir. Karada ve denizde olan1 da bilir. Higbir yaprak diismez ki (Allah) onu
bilmesin. Yerin karanliklarinda da hicbir tane, hi¢bir yas, hi¢bir kuru sey yoktur ki apagik bir kitapta (Allah’in
bilgisi dahilinde, levh-i mahfizda) olmasin”(En‘am 59).

Seytan

Seytan, varligi Kur’an’da haber verilen, insanlari dogru yoldan saptirmaya calisan bir varliktir. Atesten
yaratilmistir. Insam kétiiliik islemeye tesvik eder, iyiliklerden alikoymaya calisir. Kétiiliigiin simgesidir. Bu
yoniiyle “seytan” kelimesi hem gergek bir varligi ifade eder hem de mecazi olarak kotii davraniglar sergileyen,
kotiiliige tesvik eden insanlar igin kullamlir. Kur’an-1 Kerim’de Iblis adiyla da anilan seytan, insanlar1 birbirine
diisiirmeye ve yeryiiziinde bozgunculuk yapmaya calisir. Insanlar tarafindan gériilmez ama onlarin kalplerine
vesvese sokarak kotiiliigiinti gosterir. Bununla birlikte giicii sinirli, hile ve tuzaklari zayiftir. Biitiin mahareti
insanlari tahrik etmek ve kendi yoluna ¢agirmaktan ibarettir. Ona uyup uymamak ise kisinin kendi iradesindedir.
Hz. Peygamber sav seytanin serrinden Allah’a siginmis ve misliimanlara da ondan Allah’a sigmmalarini
emretmistir. Ayrica seytamin kotiiliiklerinden korunmak igin kelime-i tevhid ¢ekmeyi, Ayetii’l-kiirsi ve
Hagrstiresinin son ii¢ dyeti basta olmak {izere Kur’an okumayi tavsiye etmistir (Nahl 99; Miislim, Miisafirin, 212;
Darimi, Fedailii’l-Kur’an, 14).

Yiice Rabbimiz buyuruyor ki: “Is bitirilince seytan da diyecek ki: Siiphesiz Allah, size ger¢ek olani s6z verdi. Ben de size s6z
verdim ama yalanci ¢iktim. Zaten benim sizi zorlayacak bir giicim yoktu. Ben sadece sizi ¢agirdim, siz de hemen bana
geliverdiniz. O halde beni kinamayin, kendinizi kinaym. Artik ben sizi kurtaramam, siz de beni kurtaramazsiniz. Siiphesiz
ben, daha Once sizin, beni Allah’a ortak kogmanizi kabul etmemistim. Siiphesiz, zalimlere elem dolu bir azap vardir”
(ibrahim 14 / 22).“Gergek su ki; seytanin, inanan ve yalmz Rablerine tevekkiil eden kimseler iizerinde bir hakimiyeti yoktur.
Seytanin hakimiyeti, sadece onu dost edinenler ve Allah’a ortak kosanlar tizerindedir” (Nahl 16 / 99-100).

Seytana Tapicilik (Satanizm)

Satanizm, dinin ve dini olan her seyin karsisinda, seytanin ve onun temsil ettigi kotiiliiklerin yaninda yer alma
hareketidir. Satanistler, seytanin kotii bir varlik, Allah’a kars1 gelen bir isyankar oldugunu bile bile seytana
taparlar. Aslinda satanistler bir inang olarak “seytana tapma” anlayisini benimsemekten ziyade, baskaldirma,
isyan ve meydan okuma gibi 6zelliklerinden dolayr seytani kendilerine bir sembol olarak se¢mislerdir. Zira
satanizmin 6ziinde dine, biitiin kutsal ve ahlaki degerlere kars1 bir tavir alis, bir meydan okuyus vardir. Bilindigi



gibi seytan, Hz. Adem’e secde etme emrini yerine getirmedigi i¢in isyankér olmus ve bu sebeple ilahi huzurdan
kovulmustur. Hi¢cbir zaman Allah’1 inkdr etmemis, tanrilik iddiasinda da bulunmamigtir. Bu yoniiyle bakildigin
da satanistler, seytana bile haksizlik etmektedirler. Satanistlere gore seytan ugruna 6lmek veya gerektiginde
Olimii goze almak en kutsal Oliimlerden biridir. Bu yiizden satanistler arasinda sik sik intihar vakalari
goriilmektedir. Bunun yani sira satanizmde birtakim canlilar1 6ldiirmenin de icinde yer aldigi vahsi ayinler
yapilmaktadir. Satanizme meyleden kisilerin genellikle aile ortamlarinda bulamadiklar1 huzuru farkli yerlerde
aradiklar veya daha fazla bagimsizlik ve 6zgiirlikk arayisi iginde olduklar1 gézlenmektedir. Bu kisilerin birgogu
yasadiklar1 bazi sikintt ve giigliikler yiiziinden Allah’a kizmakta, diinyanin bos ve anlamsiz oldugunu
diisinmektedirler. Toplumu, satanizmden korumak ig¢in insanlara hayatin amaci, yaratilisin gayesi, 6limden
sonraki yasam vb. konularda bilgi ve biling kazandirilmalidir. Kiigiik yaslardan itibaren din ve ahlak egitimine
onem verilmelidir. Ancak dini konularda bilgi verirken ¢ok dikkatli olunmalidir. Ciinkii din adma yapilan bazi
yanlislar, dini anlatirken kullanilan yanlis bir iisliip bazi kisilerin dine karsi tavir almasina yol agabilmektedir.
Satanizm konusunda dikkat edilmesi gereken bir diger husus ise kilik kiyafetlerinden, dinledikleri miiziklerden
vb. dolay: insanlara satanist damgasinin vurulmamasidir. Aksi ispat edilmedigi siirece insanlar hakkinda iyi
diisiinmek esastir. Bu konudaki yanlis etiketlemeler ve elestiriler kisiyi zan ve iftira giinahina diigiiriir. Ayrica
s0z konusu kisinin kendisine yapilan suglamalara duyacag: tepkiden dolayr yanlis davranislardabulunmasina
sebep olunabilir. Unutulmamalidir ki satanizm zaten bir “tepki” hareketidir.

3 Kitaplara Iman
Vahiy ve Vahye Olan Ihtiyag

Vahiy, yiice Rabbimizin peygamberler vasitasiyla insanlara emir ve yasaklarini bildirmesidir. Allah’in
vahiylerinin bir araya toplanmasi sonucunda olusan kitaplara ilahi kitaplar ya da kutsal kitaplar diyoruz. Bu
kitaplar insanlara iyiyi, dogruyu ve giizeli anlatan; onlar1 k&til, yanlis ve girkinden sakindiran birer rehberdir.
[1ahi kitaplar farkli zaman dilimlerinde ve farkli topluluklara gonderilmis olsalar da ozleri itibariyla bir ve
aynidirlar, ayni hakikati ifade ederler.

Yiice Rabbimiz buyuruyor ki: “De ki: Allah’a, bize indirilene (Kur’an’a), [brahim’e, Ismail’e, Ishak’a, Yakub’a
ve Yakubogullari'na indirilene, Miisa’ya, Isi’ya ve peygamberlere Rablerinden verilene inandik. Onlardan
higbirini digerinden ayirt etmeyiz. Biz O’na teslim olanlariz” (Al-i imran 84).“Hani, dogru yolu tutasimz diye
Miséd’ya Kitab’t (Tevrat’1) ve Furkan’i vermistik” (Bakara 53). “O peygamberlerin izleri iizere Meryem oglu
fsa’y1, oniindeki Tevrat’n dogrulayici olarak gonderdik. Ona, igerisinde hidayet ve nur bulunan, oniindeki
Tevrat’1 dogrulayan, Allah’a kars1 gelmekten sakianlar icin dogru yola iletici ve bir &giit olarak Incil’i verdik”
(Maide 46) “(Ey Muhammed!) Sana da o Kitab’1 (Kur’an’1) hak, 6niindeki kitaplar1 dogrulayici, onlar1 gozetici
olarak indirdik” (Maide 48). “Hem Rabbin goklerde ve yerde kim varsa daha iyi bilir. Andolsun, peygamberlerin
bir kismim bir kismina iistiin kildik. Daviid’a da Zebir’u verdik” (Isra 55).

Kutsal (Ilahi Semavi) Kitaplar

Kur’an’da kendilerine kitap verilen peygamberlerin yalnizca dordiinden s6z edilmektedir. Bu dort Allah elgisine
verilen kitaplar disinda elbette Allah diger peygamberlerle de konusup onlara da mesajlarini bildirmistir. Ancak
Kur’an, bu mesajlarin bir kitap haline getirilip getirilmedigine dair bize bir bilgi vermemektedir. Kur’an-1 Kerim
disindaki ilahi kitaplar, zaman i¢inde insanlar tarafindan degistirilmis, bunlar iizerinde ildve ve ¢ikarmalar
yapilmak suretiyle tahrif edilmiglerdir. Allah’in en son vahyi olan Kur’an, hem o6nceki kitaplarda Allah’in
vahyettiklerini tasdik eder hem de onlara insanlarin karigtirdiklar1 yanliglari ortadan kaldirir. Kur’an-1 Kerim
diinyanin sonuna kadar gegerli olacak ve hicbir sekilde bozulmaya ugramayacaktir. Kur’an-1 Kerim’de anilan
kutsal kitaplar sunlardir:

a) Onceki Kitaplar

Suhuf Birkag sayfadan ibaret kitap ve risaleler olup, iki dyette Hz. ibrahim ve Hz Musa'ya indirilen sayfalardan
bahsedilmekte, Ebt Zer rivayeti bir hadiste ise Hz. Adem'e 10, Hz. Sit'e 50, Hz. idris'e 30, Hz. ibrahim'e 10
sayfa indirildigi belirtiimektedir. Tevrat:Hz. Mfsi aracihiiyla Israilogullari’na génderilmistir.Orijinal dili
Ibranice’dir. Eski Ahid ismiyle de anilir.Zebur:Hz. Daviid’a verilmis olan ilahi kitabin adidir.Hz.David da
Israilogullar’na gdnderilen peygamberlerdendir. Zebur’un orijinal dili ibranice’dir. Zebur, giiniimiizde
Mezmirlar adi altinda Eski Ahid’de bir béliim olarak yer almaktadir.incil:Hz. Isa araciligiyla Israilogullari’na
gonderilmistir. Orijinal dili Ardmice olmas: gereken Incil’in giiniimiizdeki en eski niishas1 Grekge’dir. incil Yeni
Ahid ismiyle de anilmaktadir.



b) Kur’an-1 Kerim

Kur’an-1 Kerim, Son peygamber Hz.Peygambersav’eYiice Allah tarafindan Arapga olarak, tim insanlara hitaben
indirilen ve hiikmii kiyamete kadar siirecek olan, mushaflarda yazili, higbir sekilde tahrif edilmeden, orijinal
haliyle hem yazili hem sozlii olarak gliniimiize, Peygamberimiz sav’ den bize kadar tevatiir yoluyla nakledilerek
gelen, okunmasiyla ibadet edilen, insanligin benzerini getirmekten aciz kaldig: ilahi bir kelam ve en son ilahi
kitaptir.

Kur’an-1 Kerim’in Boliimleri

Ayet:Kur’an’in en kiigiik birimidir. Iki ayeti birbirinden ayiran duraklarin tespitindeki degisik yaklasimlardan
dolayr Kur’an ayetlerinin sayist hakkinda farkli goriisler ileri siiriilmiistiir (6204, 6214, 6219 gibi). Elimizde
mevcut olan Kur’an-1 Kerim mushaflari 6236 ayetten olugmaktadir. Stre: Kur’an’in, en az ii¢ ayetten olusan,
farkli uzunluklara sahip her bir 6zel boliimiine verilen addir. Kur’an’da 114 sire bulunmaktadir. Mushaf
siralamasina gore ilk sreFatiha, son stire de Nas’tir. En uzun stire 286 ayetli Bakara stiresi, en kisasi ise 3 ayetli
Kevser stresidir. Ciiz: 600 sayfalik Kur’an mushafinin yirmi sayfalik her bir bdliimiine verilen addir. Kur’an
otuz ciize boliinmiistiir. Asr veya riikl‘: Her bir slirenin iginde bir pasaj tarzinda konu biitiinliigiine sahip olan ve
ayet sonundaki duraklarda “ayn” harfiyle gosterilen kisa boliimlerin adidir.

Kur’an-1 Kerim’i Okuma ve Anlama ile ilgili Baz1 Kavramlar

Tecvid:Kur’an-1 Kerlm’in, harflerin mahreclerine ve sifatlarina uygun bir sekilde, uzunluk ve kisaliklarina dikkat
edilerek okunmasi. Hatim: Kur’an-1 Kerim’in ezbere ya da mushafa bakarak bagindan sonuna kadar okunmast.
Mukabele: Bir baskasimnin Kur’an-1 Kerim okuyusunu takip etme ve bu sekilde hatim indirme. Hafiz: Kur’an-1
Kerim’i basindan sonuna kadar ezberleyen kimse. Mushaf: Kur’an-1 Kerim’in tamaminin yazili oldugu ve kitap
olarak iki kapak arasinda toplanmis hali. Tefsir: Kur’an’in ayrintili bir sekilde agiklanmasi ve yorumlanmasi.
Terciime-meal: Kur’an’in kendi dili olan Arapga’dan bagka bir dile ¢evrilmesi.

*Kur’an-1 Kerim’in Muhtevasi

Kur’an-1 Kerim’de bir¢ok konuya temas edilmektedir. Ancak agirlikli olarak ele alinan konular su sekilde belli
basliklar halinde toplanabilir: « itikat: Allah’a, meleklere, kitaplara, peygamberlere, ahirete, kazA ve kadere
imanla ve bunlarin ayrintilartyla ilgili, inanca ve gayba dair konular. * Ibadetler: Insanlarin Allah’a nasil kulluk
edeceklerini diizenleyen hususlar; namaz, hac, orug, zekat vb. ibadetlerin esaslari. « Muamelat: Evlilik, miras,
bosanma, mehir, nafaka, emzirme, nesep, aligveris, kiralama, bor¢ alip verme, ig¢i haklarinin diizenlenmesi,
servetin dolagimi gibi kisiyi ve toplumu ilgilendiren konulara dair agiklamalar ve hiikiimler. « Ukuibat: Hirsizlik,
cinayet, zina, katil gibi suglar ve bunlar isleyenlere verilecek cezalarla ilgili hiikiimler. « Ahlak: Adalet, ana
babaya hiirmet, tevazu, dostluk, sefkat, merhamet gibi hasletlerin tavsiye edilmesine; zuliim, kibir, hiyanet,
cimrilik, intikam gibi koétiiliiklerden sakindirilmasina dair emir ve tavsiyeler. * Nasihat ve tavsiyeler: Diinyanin
bir imtihan oldugunu, insanlarin emir ve yasaklar konusunda duyarli olmalar1 gerektigini hatirlatan uyarilar.
*Va‘d ve vaid: Miiminler i¢in takdir edilmis olan nimetlere dair miijdeler ve kafirler i¢in hazirlanan kétii sonuca
dair sakindirmalar. » {lmi gergekler: Allah’in koymus oldugu fitrat ve yaratilis kanunlari iizerinde insanlari
bakmaya, gormeye, diisiinmeye, tefekkiir etmeye, arastirmaya ve ibret almaya tesvik eden agiklamalar.
Kissalar: Gegmis milletlere ait ibretli hadiseler. » Dualar: insanlara nasil dua edebileceklerini gdsteren dua
ornekleri.

Mekkede ayetler genellikle “Ey insanlar!” hitabiyla baslarken Medine’de inenler “Ey iman edenler!” diye
baslamaktadir

4. Peygamberlere Iman

Peygamberlere iman Ederiz, Ciinkii... Canl1 cansiz biitiin varliklar1 yok iken var etti Rabbimiz. Yarattiktan sonra
da tek basina birakmadi, onlar1 yalmz ve kimsesiz koymadu. lyi, giizel ve dogru olani tamsinlar, 6grensinler ve
hayatlar1 boyunca uygulasinlar diye elgilerini gonderdi. Elgiler, Allah’in mesajlarin1 Allah’in kullarina
bildirdiler. Peygamberler insanlara hem 6nderlik yaptilar hem sahip ¢iktilar hem de en giizel uygulayanlar olarak
ornek oldular. En giizel selamlar1 ve saygilarimizi sunariz biitiin peygamberlerimize. Ciinkii biliriz ki
peygamberleri mizin sozlerini ve davranislarini 6grenip uygulamak, bize giizellik ve mutluluk getirir.

Yiice Rabbimiz buyuruyor ki: “Iman edip salih amel isleyenleri karanliklardan aydinhiga ¢ikarmak iizere, size
Allah’in apagik ayetlerini okuyan bir peygamber gonderdi. Kim Allah’a inanir ve salih bir amel islerse, Allah



onu, i¢inden irmaklar akan, icinde ebedi kalacaklar1 cennetlere sokar. Allah, gerg¢ekten ona giizel bir rizik
vermigtir’(Talak 65/ 11).

Peygamberlerin Ozellikleri

1.insandirlar. Diinya ve ahiret hayatinda mutluluk yollarini kendilerinden &grendigimiz peygamberler, bizim gibi
insandirlar; ulGhiyyet vasiflar1 tagimazlar. Onlar da yerler, igerler, uyurlar, evlenip ¢oluk cocuk sahibi olurlar.
Cars1 ve pazarlarda gezerler. Biitiin bu insani 6zellikler, onlar icin bir kusur degildir. Aksine, insanlarla iliski
kurarak aldiklar1 ildhi vahiyleri onlara teblig etmelerine ve kendilerinin rehber kabul edilmelerine daha
uygundur. Allah tarafindan se¢ilmiglerdir. Bir insanin iistiin ahlaki meziyetleri, ¢ok ibadet etmesi gibi birtakim
nitelikleri onu peygamberlik mertebesine eristirmez. Allah, lutfuyla bu gorev i¢in kimi insanlar1 kendisi seger.

2.Vahiy alir ve teblig ederler. Peygamberlerin hepsi, kendi iradelerinin diginda ve diger insanlar tarafindan
tecriibe edilmesi miimkiin olmayan bir sekilde Allah’tan vahiy alirlar. Her peygamber aldig1 vahyin tamamini,
eksiksiz bir sekilde ve aldig1 haliyle insanlara ulastirmistir.

3.Glinah islemekten korunurlar. Teblig ettigi ilahi emirlere uymak hususunda 6rnek olmakla gorevlendirilen
peygamberler, glinah islemekten korunmuglardir. Peygamberler, Allah’a olan yakin mertebesindeki imanlar1 ve
derin sevgileri sayesinde O’nun buyruklarina itaat edip yasaklarindan kaginirlar. Peygamberlikten 6nce ve sonra,
biiylik veya onemli sayilabilecek bir giinahi kasten islemeyen peygamberler, unutarak ya da yanilarak kiigiik
giinahlar islemis olabilirler. Ancak yapilan ilahi uyarinin ardindan kendi iradeleriyle hatalarindan donmiis ve
tovbe etmiglerdir.

4. Dogru sozlii ve givenilirdirler. Peygamberler her konuda dogru (sidk) ve her alanda insanlara giiven
vericidirler (emanet). 11dh1 emaneti ulastirmakla gorevli olan peygamberlerin bu dogruluklar1 ve giiven telkin
edicilikleri, onlar1 her tiirlii ihanet, yalan ve zuliimden uzak tutmustur; davraniglarina 6l¢ii, hiikkiimlerine adalet
getirmistir.

5.Son derece akilli ve zekidirler. Peygamberler akli yetenek bakimindan toplumlarinin 6nde gelenlerinden ve
zeki kimselerdir. Boylelikle Allah’tan aldiklar1 vahyi iletirlerken muhataplarindan gelen itirazlara, onlarin
akillarina hitap edecek karsiliklar vermislerdir.

Kur’an’da Adi Gegen Peygamberler

Adem, Idris, Nah, Had, Salih, Ibrahim, Lat, Ismail, Ishak, Yéakub, Ydasuf, Suayb, Harin, Miisa, Davuid,
Siileyman, Eyytb, Ziilkifl, Y{nus, Ilyas, Elyesa‘,Zekeriyya, Yahya, Isa, Muhammed.

Yiice Rabbimiz buyuruyor ki: “Insanlar tek bir iimmetti. Allah, miijdeciler ve uyaricilar olarak peygamberler
gonderdi ve beraberlerinde, insanlarin anlagsmazliga diistiikleri seyler konusunda, aralarinda hiikiim vermek {izere
kitaplar1 hak olarak indirdi” (Bakara 2 / 213).

Peygamberlerin Gorevleri

Peygamberler, Allah’tan vahiy alan ve bu vahiyleri insanlara ileten (teblig eden) kisilerdir. Teblig goérevi
kapsaminda insanlara Allah’mn ayetlerini okumus; kitabi, hikmeti ve bilmedikleri seyleri &gretmislerdir.
Ibadetlerinde, diger insanlarla iliskilerinde ve giindelik yasantilarinda vahyin ilk uygulamalarini bizzat kendileri
gergeklestirmisler, gonderildikleri insanlara en giizel rehber olmuslardir. Alemlerin Rabbinin hosnutlugunu
kazandiracak inang ve davranislarin insanlar arasinda kabul gérmesi ve uygulamaya konulmasi igin stirekli bir
sekilde calisnuslardir.insanlar1 egitmis, her tiirlii pislikten insanlar1 arindirarak ahlaki giizelliklerin insanlar
arasinda yayginlasmasini saglamislardir. Allah’in emirlerine uyanlar1 cennetle miijjdelemisler, uymayanlarin ise
cehennem azabi ile cezalandirilacaklarini haber vermislerdir.

Yiice Rabbimiz buyuruyor ki: “Nitekim kendi aranizdan, size ayetlerimizi okuyan, sizi her kétiiliikten arindiran,
size kitap ve hikmeti 6greten, ayrica bilmediklerinizi de 6greten bir peygamber gonderdik”(Bakara 2 / 151).

Hicbir peygamber yoktur ki gonderildigi toplum tarafindan yalanlanmamis, alaya alimmamis olsun. Allah’in
kutlu elgileri kendilerine ulagan vahyi teblig gorevini yerine getirirken hep itiraz ve kinamalarla
karsilagmiglardir. Yiice Rabbimiz, elgilerini bu zor gorevi yerine getirirken desteksiz birakmamais, onlara her tiirlii
yardimini géndermistir.Iste bu yardimlardan biri de micizelerdir. Micize, Allah’in peygamberlerini dogrulamak
ve desteklemek igin yarattig1, insanlarin benzerini getirmekten Aciz kaldigi olaganiistii bir durumdur. Ornegin



Hz. Nih’a inanmayanlarin tifan ile helik olmasi, atildig1 atesin Hz. ibrahim’i yakmamasi, oglunun gomlegi
yliziine siiriilince Hz. Yakub’un gérmeyen gozlerinin agilmasi, Hz. M@isd’nin asés1 ile denizi yarmasi, Hz.
Siileyman’in karincanin konusmasint anlamasi, Hz. Isa’nin, Allah’1n izniyle, 6liileri diriltmesi...

Inanan, peygamberine goniilden bagl, ibadetlerini yerine getiren, giizel ahlak sahibi ve kétiiliiklerden kendini
koruyan Allah dostu kisilerin gosterdikleri olaganiistii hallere keramet denir. Keramet ile micize ilk bakista
birbirine benzer gibi goriinse de aralarinda biiyiik farklilik vardir. Miicize sadece peygamberlerde goriiliir ve
meydan okuma 6zelligi vardir, karsisindakinin benzerini yapamayacagi iddiasini tasir. Micize taklit edilemez,
miucize disindaki tiim olaganiistiiliikler taklit edilebilir veya benzeri yapilabilir niteliktedir.

Peygamberleri Ornek Almis Biri...

Peygamberlerin ilki Hz. Adem, sonuncusu Hz. Muhammedsav’dir. Bu siire¢ boyunca Allah Teila bazen pes
pese, bazen ayni zaman diliminde, bazen de kisa ya da uzun zaman araliklariyla peygamber gondermistir. Biitiin
peygamberler ve onlara verilen vahiyler birbirlerini teyit etmis, son nebi ve restil Hz. Muhammed’in(s.a.s.)
getirdigi Kur’an ise biitiin peygamberleri ve ilahi kitaplari dogrulayip onlara sahitlik etmistir. Peygamberlere
inanan bir miimin de onlarin davranig ve uygulamalarina Kur’an’dan kendisine agilan pencereden sahit olup
bunlar1 kendi hayatinda uygulamak icin caba gosterir. Ozellikle peygamberlerin tarih boyunca verdikleri iman
miicadelesini 6rnek alarak onlar gibi hak ugruna cesaretle ve sabirla ¢alisir. Ayrica her bir peygamberin
Kur’an’daki 6rnekligini 6grenir ve hayatinin merkezine kendisinden hiza alacagi bir deniz feneri gibi yerlestirir.
Ornegin Hz. ibrahim’in, toplumunun inanglarim sorgulamasini, ardindan herkesten farkli da olsa ulasti1 sonucu
cesaretle haykirmasini ve ¢ilgin alevlere atilirken dahi gosterdigi metanet ve sabri asla unutmaz. Hz. Siilleyman
ve Hz. Daviid’un sadece kendilerine inananlara degil, inanmayanlara karsi da nasil adaletle davrandiklarini
gOriir, gdziinlin 6niinden ayirmaz. Hz. Msa ve yol arkadasiyla iki denizin birlestigi yere varincaya kadar sabirla
hikmet yolculuguna ¢ikar. Hz. Ylnus’un gorev mahallini terk etmesine ve sonrasinda hayranlik uyandiran
tovbesine, miicadelesine, sorumluluk timsali olusuna taniklik eder, tovbe fenerini ufkuna diker. Giizel kul Hz.
Eyylib’un basina gelen agir sikintilar karsisindaki tavrini goriir. Kissasi gibi kendi de giizel Hz. Y#isuf "un hayat
hikayesindeki sabir, zeka, maharet, iffet ve izzeti 6rnek alir. Hz. fsa’nin kendisine yoneltilen her tiirlii ithama,
ezaya sevgisinden en ufak bir azalma yasamadan gogiis germesini, gdrevini icra etmesini izler. Hz. Muhammed’i
(s.a.s.) hicret yolculugunda takip eder adim adim, kendisi de hayat yolculugunda Allah rizasindan onu alikoyan
her seyi terk eder birer birer. Onlarin hig¢birini bir digerinden ayirmaz, ayni1 yolun rehberi olduklarini bilir ve o
yolda yiirtir.

5. Ahirete iman
Sonra”nin da Otesi: Ahiret Hayati

Yaratilms her seyin bir baslangic1 bir de sonu vardir. Insanoglunun dogumla baslayan hayat: da dliimle sona
erer. Ancak 6liim insan igin sadece diinya hayatinin sonudur, yeni ve farkli bir hayatin da baslangicidir. Kiyamet
kopar, oliiler dirilir ve &hiret hayat1 baslar. Artik diinyada yapilanlarin sonuglariyla karsilagma zamanidir. Hesap
goriiliir, cezalar ve miikafatlar verilir. Neredeyse kisa ¢op, uzun ¢dpten; boynuzsuz koyun, boynuzlu koyundan
hakkini alir. Pigmanliklarin en derini yaganir ama fayda etmez. Kavugma sevinci yasanir; miiminler birbirlerine
ve cennette kendileri i¢in hazirlanan gesit ¢esit nimetlere kavusur. Kavusma sevincinin en yiicesi ise miiminlerin
Rablerine kavusmasidir.

Ahiret hayatinin Kur’an’da gegen diger isimleri; son giin, dirilis giinii, kiyamet giinii, ceza ve miikafat giinii,
hesap giinii, kavusma giinii, hasret ve pigmanlik giinii

Ahirete iman Eden Insan...

Ahirete iman eden insan iyi ya da kotii, biiyiik veya kiiclik yaptig1 higbir seyin karsiliksiz kalmayacagini bilir.
Diinya hayatinin bir tarla oldugunun farkindadir; ne ekerse onu bigecegini bilerek hareket eder. Cennette kendisi
icin hazirlanan nimetlere kavusma umuduyla Allah’in buyruklarini yerine getirmeye ¢alisir. Allah’in emir ve
yasaklarina uymazsa basina gelecek aci verici azaptan uzak olmak ve O’nun sevgisinden mahrum kalmamak i¢in
hareketlerine 6zen gosterir. Mazlumun zalimden hakkini alacagi giiniin mutlaka gelecegini bilir; kimseye
haksizlik yapmaz. Zalimlerden hesap sorulacaginin, kétiilerin cezalandirilacaginin ve iyilerin ddiillendirilecegi
nin farkindadir. Bu sebeple karsilastig1 ve engel olamadig1 adaletsizlikler karsisinda yikilmaz, hesap giiniine olan
inanciyla teselli bulur. Diinyanin ahirete giden yolculukta bir durak oldugunun farkindadir. Insanin bos yere
yaratilmadigini, amagsiz ve gayesiz olmadigini bilir. Diinyadaki hayatini yaratilis amacina uygun olarak ve en
giizel sekilde degerlendirmeye caligir. Her seyin gegici oldugunun farkindadir. Bu diinyanin gegici zevklerine,



gegici dertlerine takilip kalmaz. Derdin ve kederin de, mutlulugun ve keyfin de imtihan oldugu bilinci ile ebedi
hayatina hazirlik yapar. Oliimle karsilastiginda bunun mutlak bir son olmadigmi bilir. Yakmlarinin 6liim
acilarm1 kavusma giiniiniin umuduyla savusturur. Kendi canini almaya gelen 6liim melegini de korku ve timit
arasinda bir metanetle karsilar.

Olim ve Sonrast...

Oliim melegi gelir ve can bedenden ayrilir. Ardindan kabir hayat: baslar. Bedeni gomiilsiin gomiilmesin &len her
can, kabir hayatin1 yasar. Iyiler i¢in cennet bahgelerinden bir bahge, kétiiler icin cehennem cukurlarindan bir
gukurdur kabir. Kiyamet giinii gelip sra iifiiriiliinceye kadar herkes kendi yerinde bekler. Kiyamet hem bir yok
olus hem de yeni bir hayata baslayistir. Israfil’instra ilk iifiiriisiiyle yerle bir olur her sey ve strun ikinci
tiflenisiyle yeniden diriltilir (ba‘s) tiim canlilar. Simdi hesap zamanidir. Biitiin insanlar Allah tarafindan hesaba
¢ekilmek iizere bir araya toplanirlar. Bu toplanisa hasr, toplanilan yere ise mahger adi verilir. Mahser
meydaninda insanlara amel defterleri dagitilir. Herkes sorgu sualden gecer. Omriinii nerede tiikettigi, gencligini
nasil gecirdigi, malim nerede kazanip nereye harcadigi, bildiklerini uygulayip uygulamadig sorulur insana. il1ahi
sorgulamanin ardindan ameller mizan denilen ilahi terazide tartilir. insanin diinyada yaptig1 her sey, bir hardal
tanesi kadar dahi olsa, mizana konur ve tartilir. lyilikleri ve sevaplari agir gelenler cennete, kotiiliikleri ve
giinahlar1 agir gelenler cehenneme dogru yolculuklarim siirdiiriirler. Yol sirattir artik. Cehennemin iizerinden
gegen bir yol... Kéfirler i¢in kildan ince kiligtan keskince bir yol, miiminler i¢in kanatlanip ugulacak bir yol...
Miiminler bu yoldan gegip cennete giderken kéfirler cehenneme diiserler. Cehennem, derin bir kuyudur.
Kafirlerin ve giinahkarlarin cezalarimi bulduklar1 yerdir. Giinahlarinin cezasini ¢ekip Allah’in bagislamasina
mazhar olanlar giin gelir kurtulurlar cehennemden. Miiminlerin, salihlerin yurdu cennete kavusurlar onlar da.
Cennet, miiminler i¢in altin bilezikler, altin kadeh ve tepsiler, degerli taslarla islenmis tahtlar, ibrikler, ipekli
elbiseler, inciler, sira sira yastiklar, yamusak tiiylii halilar, yiiksek kosklerle siislenmis bir bahgedir. Orada temiz
su irmaklari, tadi bozulmayan siit irmaklari, igenlere zevk veren i¢ecek irmaklari, siizme bal irmaklart vardir.
Miiminler i¢in orada her tiirlii {iriin ve Rablerinden bagislanma vardir. Canlarinin gektigi ve gozlerinin hoglandigi
her sey oradadir. Miiminler orada tahtlar tizerinde kardesge otururlar. Hicbir yorgunluk hissetmedikleri gibi
oradan asla ¢ikarilmazlar da.

Yiice Rabbimiz buyuruyor ki: “Kim bir iyilik yaparsa, ona on kati1 vardir. Kim de bir kétiilik yaparsa, o da sadece o
kotiiliigiin misliyle cezalandirilir ve onlara zulmedilmez” (En‘am 6/160). “iman edip salih ameller isleyenlere gelince -Ki biz
kisiye ancak giicliniin yettigini yiikleriz- iste onlar cennetliklerdir. Onlar orada ebedi kalicidirlar” (A‘raf 7/42).“Nihayet
onlardan birine 6liim gelince, ‘Rabbim! Beni diinyaya geri gonder ki, terkettigim diinyada salih bir amel yapayim’ der. Hayir!
Bu, sadece onun soyledigi (bos) bir sdzden ibarettir. Onlarin arkasinda, tekrar dirilecekleri giine kadar (devam edecek,
donmelerine engel) bir perde (berzah) vardir”(Mii’mindn 23 / 99-100).

Oliim Otesiyle Tlgili Yanlis Bir inanis: Reenkarnasyon

Reenkarnasyon insanin veya bagka bir canlinin dliimiinden sonra ruhunun baska bir canlinin bedeninde yeniden
diinyaya gelmesi inancidir.Buna ruh go¢ii ve tenasuh da denilmektedir. Bu inanca gore insan digindaki her
varligin insan bedenine yiikselinceye kadar degisik canlilarin bedenlerinde defalarca diinyaya gelmesi
gerekmektedir.Ruh, diinya hayatinda isledigi iyilik ve kotiiliiklere gore diinyaya bir sonraki gelisinde daha iist
veya daha alt bir varligin bedenine gonderilmektedir. Ruh, ancak siirekli daha iyi ameller islemekle insan
bedeninde diinyaya gelme imkani bulur. Reenkarnasyon Islam inancina aykiri, batil bir inangtir. Islim’a gore
oOlen kisi tekrar diinyaya gelemez, kiyametten sonra dhiret yurdundaki yasamu i¢in yeniden diriltilir.

6.Kadere(ve Kaziya) Iiman
Allah’n Sasmaz Olgiisii: Kader (ve Kaza)

Alimdir Allah. Her seyi hakkiyla bilir. Gelmisi, ge¢misi, gelecegi... Habirdir O. Her seyin en ince ayrintisindan
bile haberi vardir. Ciinkii O’dur evreni yaratan ve ondaki her seye ince ve sasmaz bir 6l¢ii koyan. Insam1 da
yaratan, dogruyu ve yanligi segme yetegini veren yine O’dur. Bu ylizden insanin nasil hareket edip hangi
sonuclarla karsilagacagini da yine en iyi O bilir. Allah’in her seye bir 6l¢ii ve diizen belirlemesine, her seyi bilip
takdir etmesine kader adi1 verilir. Vakti gelince bu bilginin gerceklesmesine ve olaylarin meydana gelmesine de
kaza denir.

Yiice Rabbimiz buyuruyor ki: “O, her seyi yaratmis ve yarattigi o seyleri bir 6l¢iiye gore takdir etmistir” (Furkan
25/ 2). “...ve sen ‘Allah’in siinneti’nde asla degisiklik bulamazsin” (Azhab 33 / 62).“Allah, bir kimseyi ancak
giiciiniin yettigi seyle ylikiimlii kilar. Onun kazandigi iyilik kendi yararina, kétiilik de kendi zararinadir” (Bakara
2/ 286)



Kadere (ve Kazdya) Iman Eden Insan...

Hayir ve ser, iyi ve kotii, canli ve cansiz, faydali ve faydasiz ne varsa hepsi Allah’in bilgisi, dilemesi, kudreti ve
yaratmasi ile gerceklesir. O’nun bilgisi olmaksizin bir yaprak bile kipirdamaz. Kaza ve kadere iman eden kisi
bunu bilir ve bu bilginin verdigi gilivenle huzur icinde yasar. Yine bilir ki evrende olan her sey bir 6l¢iiye, bir
hikmete gore meydana gelir. Allah, yarattig1 her sey icin bir amag belirlemistir. Miimin bu dl¢iiyii, bu hikmeti,
bu amaci anlamaya c¢alisir. O’nun koydugu 6l¢iiyii, kurdugu denge ve diizeni bozmadan yasamak igin gayret
gosterir. Bu diizen i¢inde kendi yerini anlamaya ¢aligir. Hayatta karsilagtig1 giigliiklerde O’nun kurdugu diizene
ve takdir ettigi hikmete giivenir, daha bir metanetli olur. Allah tarafindan belirlenmis bir émrii oldugunu bilir.
Biitiin diinya bir araya gelse dahi 6mrii bitmeden canini alamayacaklarina inanir. Allah’a ve O’nun kaderine olan
bu sarsilmaz iman sayesinde kimse miiminden daha cesur olamaz. Sahip oldugu gii¢, zenginlik ve makamdan
dolay1 en ufak bir gurur duymaz. Ciinkii bunlarin hepsi Allah’in kendisine gegici bir siireyle verdigi birer
hediyedir ve Allah, verdigi gibi alabilir de... Her ne olursa olsun iimidini kaybetmez. Ciinkii bilir ki yerin ve
g0giin hazinelerinin sahibi Allah’tir ve Allah’in verebilecegi nimetlerin bir sinir1 yoktur. Allah nimetlerini bol
bol verdiginde de kistiginda da bunun bir sebebi vardir. Bu iman miimin i¢in olaganistii bir teselli ve timit
kaynagidir. Kadere iman, insana verilen O6zgiir iradeyle birlikte degerlendirilmelidir. Kader, sorumluluktan
kurtulusu degil, iyilik ve basar1 durumunda asil failin Allah oldugunu hatirlamay ifade eder. Irade ise sonugta
ortaya c¢ikan kotiiliik ve basarisizlik durumunda kisinin kendisinin sorumlu oldugunu dile getirir.

Insan akil sahibidir.

Insam meleklerden ve diger varliklardan ayiran yonii aklidir. Bu 6zelligi dolayisiyla dinin emir ve yasaklarina
muhataptir. Bunlar1 kabul ya da red konusunda bir tercihle yiiz yiizedir. Sonug olarak insanlar arasinda aklini
kullanarak imani ve teslimiyeti segenler oldugu gibi, inkara sapanlar da bulunmaktadir.insan &zgiirdiir. Insan
tercih yapabilen bir varliktir. Kendisine sunulan segenekler igerisinden imani da inkér1 da tercih etmek onun
ozgiirliik alani i¢indedir. Bunu yapabilecek irade kendisine yaraticisi tarafindan verilmistir.

Insan sorumludur.

Insan, inandiklarindan ve inanmadiklarindan, tercih ettiklerinden ve etmediklerinden, yaptiklarindan ve
yapmadiklarindan sorumludur. Kendisine verilen akil ve 6zgiirliik onun biitiin bunlardan sorumlu olmasi sonucu
nu dogurur. Sayet akletme ve tercihte bulunabilme durumu olmasaydi o zaman imtihana gerek kalmaz, “sorumlu
luk’tan da bahsedilemezdi. (Kader ve kaza igin bkz. Ra’d 8; Hicr 19; Mii’minin 18; Furkan 2;Ahzab 38)

Kaderle Ilgili Baz1 Kavramlar

Tevekkiil: Allah’a dayanip giivenme, baskasia degil, sadece Allah’a giivenme, elinden gelen her seyi yaptiktan
sonra sonucunu Allah’a birakma, ¢aligip ¢abalarken Allah’t daima yaninda bilme, Allah’a giivenip sonugtan
endise etmeme, sonucu Allah’tan ve yalniz Allah’tan bekleme, Allah’in takdir edecegi sonu¢ ne olursa olsun
buna razi olma ahlakidir. Tembellik, umursamazlik, lakayitlik, sorumsuzluk, bogvermislik, adamsendecilik,
uyusukluk anlamlarina gelmez. Tevekkiil sahibi bir kul, bir is yapmaya karar verdiginde harekete gecer, elinden
geleni yapar, isi bitirir, sonucu Allah’a birakir ve huzurla bekler. Bundan sonra sonug¢ ne olursa olsun bunun
Allah’tan geldigini bilir ve bagina gelene razi olur.

Rizik: Rabbimizin canlilara yiyip igmek ve yararlanmak igin verdigi her seydir. Her tiirlii yiyecek, igecek,
giyecek, kullanilan esya; mal, miilk, para, miicevher ve servet; ¢oluk ¢cocuk ve es; faydalanilan yetenekler, bilgi
ve hikmet; goniillerin ve viicudun her tiirlii gidasi; en kii¢ligiinden en biiyligiine kadar yararlandigimiz her sey
rizik kapsaminda degerlendirilebilir. Yegane rizik verici Allah’tir. O herkesin rizkimi ayr1 ayr verir. Verecegi
seyleri bazen goklerin ardindan, bazen yerin altindan, bazen denizin bagrindan, bazen de baska kullarinin elinden
ulastirir. Kime ne kadar ve nasil dilerse o sekilde verir. Ancak kullarin da c¢alisip ¢abalayip kendi riziklarimi helal
yoldan kazanmak i¢in gayret gostermeleri gerekir. Allah, kullarinin gayretini degerlendirir.

Basar1: Herhangi bir iste basarili olmak isteyen kul caligir, gayret gosterir. Ama sonunda basartya ulasabilmesi
ancak Allah’in takdiriyle miimkiin olur. Basariya ulagmak i¢in mutlaka gayrete ihtiyac vardir; ancak bir konuda
gayret gostermis olmak istedigimiz sonuca ulasabilmemizi garantilemez. Eskilerin dedigi gibi: Gayret bizden,
tevfik (basariy1 nasip etme) Allah’tan...

Afet ve hastalik: Allah’m kullarmi imtihanmin farkli sekilleri vardir. Hastaliklar ve musibetler de eger Allah’a
giiven ve teslimiyet i¢inde karsilanir ve gereken davranislar sergilenirse Allah’a yaklastiran, glinahlar1 azaltan ve
arinmaya vesile olan imtihanlardandir. Biitiin afet ve hastaliklar Allah’in takdiriyle gerceklesir. Ancak afet ve



hastaliklar1 engellemek icin gerekli tedbirleri almak da kulun gorevleri arasindadir. Tedbirsizliklerden
kaynaklanan sorunlar1 “Ne yapalim, kaderimizde varmis”, “Allah boyle takdir etmis” gibi climlelerle gegistirmek
dogru bir kader ve tevekkiil anlayisi degildir. Bu ciimleler, ancak gerekli biitiin tedbirler alindiktan sonra yine de
basa gelen musibetler i¢in yerinde ve hakli olabilir. Bdyle bir durumda miimine diisen, teselli ve destek kaynagi

olarak yine Rabbimize siginmak ve her seyin O’nun takdirinde olduguna iman etmektir.

Yiice Rabbimiz buyuruyor ki: “Gokten de bereketli bir su indirip onunla kullar i¢in rizik olarak bahgeler ve
bigilecek taneler (ekinler), birbirine girmis kat kat tomurcuklar1 olan yiiksek hurma agaglari bitirdik ve boylece
onunla 8lii bir beldeye hayat verdik. Iste (dirilip kabirlerden) ¢ikis da bdyledir” (Kaf 9-11).

Sevgili Peygamberimiz (sas) buyuruyor ki: “Once deveni bagla, Allah’a yle tevekkiil et” (Tirmizi, “KiyAmet”,
60)

Ecel:Bir kimsenin liimii, o kimse i¢in takdir edilen émriin bitmesiyle gerceklesir. Bunun nerede, ne zaman,
nasil olacagini hi¢c kimse bilemez. Ecel, ne bir an 6ne almabilir ne de bir an geriye birakilabilir. insanin
hastalanip yatakta 6lmesi de, depremde duvar altinda kalmasi da, denizde bogulmasi da, diismani tarafindan
vurulmasi da eceliyle 6lmesi demektir. Kulun ecelini belirleyen ve takdir eden sadece yiice Rabbimizdir. Hz.
Ali’ye diismanlarinin kendisini 6ldiirebilecegi sdylendiginde o, ecelin insan1 6liimden koruyan saglam bir kalkan
oldugunu belirtmisti. Oyle ya, eceli gelmeden kimse kimseyi oldiiremez, o zaman 6liim korkusuyla
yapacagindan geri durmak niye?

Dinimizin tevekkiil anlayisina isaret eden bazi ayetler soyledir: “Is konusunda onlarla miisavere et. Bir kere de karar verip
azmettin mi, artik Allah’a tevekkiil et (ona dayanip giiven). Siiphesiz Allah, tevekkiil edenleri sever” (Al-i imran 159). “Kim
Allah’a dayanip giivenirse Allah ona yeter. Siiphesiz Allah diledigi seyi sonuca ulastirir. Allah her sey igin bir 6l¢li
koymustur”(Talak,3)

IBADET ve MUKELLEF

Bir miisliman hayatin her aninda Allah’in kendisini goérdiigii, hep yaninda oldugu bilinci ile yasamalidir.
Yalnizken, evde, okulda, sokakta, aligveriste, oyunda, ¢alisma aninda, 6fkede, sevgide, sefkatte, kisacasi her
zaman ve her yerde... Islim’da ruh terbiyesi tam da bu anlayisla baglantilidir. Miiminin niyeti sadik, yolu ve
gayesi de sahih olursa biitiin hayat1 ibadete doniisiir. Allah i¢in namaz kilmak ibadet oldugu gibi birisine giiler
yliz gostermek, ihtiyaci olan insanlara yardim etmek, iyiligi 6zendirmek, kotiiliige engel olmak, selam vermek,
bir hayvani doyurup ona su vermek, hatta yoldaki zarar verebilecek bir tasi kenara ativermek de ibadettir.
Insanlar ve biitiin varliklar igin yararhi olan her is, Allah’1 hosnut eder. Insan, her organim yaratilis gayesine
uygun olarak kullanip Allah’in haram kildiklarindan uzaklasarak biitiin viicudunu tepeden tirnaga ibadetle
donatmus olur. Kisi, Allah’1 hognut etme niyetini tasidig siirece ibadet, biitiin hayat1 igine alir, kiginin her yaptigi
ibadet haline gelir. Kisaca ibadet; Varliklarin kulluk ve itaatle, Allah’a boyun egmeleri, sevgi ve saygi
gostermeleridir. Allah’a yaklagsmak i¢in, kulluk bilinciyle yapilan birtakim hareket ve davraniglardir. Kisinin
Allah’a teslimiyetini gosteren, beden veya malla yapilan davramiglardir. Allah’in emrettiklerini yapmak,
yasakladiklarindan kaginmak ve kulluk bilincini sdlih amellerle ortaya koymaktir. Allah’in rizasin1 kazandiracak
her tiirlii hareket, davranis, duygu ve diigiincedir.

Yiice Rabbimiz buyuruyor ki:“Ben cinleri ve insanlari, ancak bana kulluk etsinler diye yarattim” (Zariyat 56).
Ibadet Bize Ne Kazandirir?

Ibadet insana oncelikle Allah’in sevgisini kazandirir. Allah’1 severek O’na ydnelen insan, bu sevgisinin sonucu
olarak ibadet eder. Aslinda ibadetin tek bir gayesi vardir: Allah’in rizasini kazanmak. Ibadetler sadece bu amaci
yerine getirmek igin yapilmakla beraber hem kisiye hem de topluma birtakim faydalar saglar. ibadet; insanin
Allah ile iliskisini giiclendirir. Insanin hayatina anlam katar. I¢ huzuru saglar. Dengeli ve huzurlu bir yasama
bigimi olusturur. insan1 manevi yonden tedavi eder. Insanin méanevi ve ruhi diinyasii gelistirir. Insam yiiksek
ahlaki duygu ve tutumlara yoneltir. Insana giizel aliskanliklar kazandirir. Insana sabr1 ve digerkdmlig1 gretir.
Insana uyumlu kisilik 6zellikleri kazandirir. Insanda giiven duygusunu gelistirir. insanda sorumluluk bilincini
gelistirir. Insam kétiiliiklerden alikoyar. Bireyin toplumsallasmasina katk1 saglar. Toplumsal kaynasmaya katkida
bulunur. Toplumda yardimlasmay1 tesvik eder. Allah’1 seven insan, her davranisinda giizel hareket etmenin ve
kotiiliiklerden uzak durmanin yollarini arar. Allah ve restliiniin gosterdigi sekilde yasamaya caligir. Allah’a
yonelen, O’nun 6lgiilerini hayatinda uygulamaya calisan kul ile Rabbi arasindaki bag giiglenir. Mesela namaz
kilan bir insan, siirekli Allah’in huzurunda oldugunu giinde bes kere kendine hatirlatmis, Rabbini unutmadigim
ortaya koymus olur. Rabbiyle arasinda olusan bag sayesinde giiven ve huzur duyar. Yiice Allah’in kendisini



gordiigiinii, ihtiyaglarindan ve sikintilarin dan haberdar oldugunu, kendisine deger verdigini bilir ve hisseder.
Sikint1 ve zorluklarla karsilagtiginda, bu sayede metanetini yitirmez. Bunun Allah’tan gelen bir sinav oldugunu
bilir ve sabreder. Ibadet, kisinin kendisini ve bu diinyadaki konumunu tanimasini saglar, insani yeteneklerinin
gelismesine katkida bulunur. ibadetle i¢ ve dis diinyasim huzursuz eden birtakim kirlerden arinan insan, bu
sayede insani olgunluga erisir. Kotiiliiklerden uzak bir yasam siirer. Bir giin Allah’in huzuruna ¢ikarak diinyada
yaptig1 her seyin hesabini orada vereceginin bilinciyle hareket etmesi, kisinin Ol¢iilii olmasint ve her isinde
diiriist davranmasin saglar. Nitekim Kur’an-1 Kerim’de namazin insam kotiiliklerden alikoydugu belirtilir
(Ankebut 29 / 45), orucun ise kisiyi takvaya ulastiracagi anlatilir (Bakara 2 / 183).

Yiice Rabbimiz buyuruyor ki: “Biliniz ki kalpler ancak Allah’1 anmakla huzur bulur” (Ra‘d 13/ 28).

Ibadetlerini gergek anlamda yerine getirebilen ve ibadetin gerektirdigi bilinci yakalayabilen insanlar, ¢evrelerine
de giiven verirler. “Emin” bir insan olurlar. Boylece ibadet bilinci gelismis toplumlarda huzur ve giiven duygusu
hakim olur. Bes vakit namazinda miisliman kardesleriyle omuz omuza saf tutan, ramazan ayinda yokluk
cekenlerle ayni sartlar1 yasayan, hacda diinyanin farkli yerlerinden gelen diger miisliimanlarla tanisip ayni
ortamlarda bulunan, zekat ve sadaka gibi mali ibadetlerini yerine getirirken ihtiya¢ sahibi pesinde kosan bir
miisliiman, hi¢ siiphesiz diger insanlar1 diisinme ve onlara yardim eli uzatma bilinci kazanir. Ibadetler
vasitastyla gerceklesen sosyal yardimlasma ve dayanigma, Allah sevgisini iistiin tutmanin bir ifadesidir. Allah’t
seven, O’nunla ilgisi olan her seyi, biitiin yaratiklart sever ve onlarla ilgilenir. Bir miimin duyarliligiyla hareket
eden kisi, biitiin bunlarin sonucunda, Allah’in kendisini dost edindigi bir kul olur. Kisacasi, ibadet insan1 Allah
dostu bir kul haline getirir.

Ef*al-i Miikellefin: Miikellef ve Davraniglari(nin Hiikiimleri)

Miikellef, ergenlik ¢agina gelen ve akil saglig1 yerinde olan; dinin belirledigi hiikiimlerle sorumlu tutulan kisi
demektir. Dinen miikellef/yiikiimlii olan kisinin, yapmak ve yapmamakla sorumlu tutuldugu islere ise ef*al-i
miikellefin (miikellefin is ve davranislari) denir.

Ef‘al-i Miikellefin, Hanefl mezhebine gore su sekiz siniftan birine girer: 1.Farz:Yapilmasi dinimiz tarafindan
kesin bir sekilde emredilen davramstir. Ornegin bes vakit namaz kilmak, ramazan ayinda orug tutmak. Farz
yerine getirilmediginde, kisi giinah igslemis olur. 2.Vacip:Farz kadar acik ve kesin bir delile dayanmamakla bera
ber dinimiz tarafindan baglayici bir sekilde emredilen davramstir. Ornegin kurban kesmek, fitir sadakasi vermek,
bayram namazlarini kilmak. Safii mezhebine gore vitir ve bayram namazlari slinnettir. 3. Siinnet: Hz. Peygamber
(s.a.s.)’in farz ve vacip disinda, yaptig1 veya yapilmasini tavsiye ettigi, 6rnek alinma 6zelligi tagiyan davranistir.
Ornegin bes vakit namazin siinnetlerini kilmak, abdest alirken agz1 yikamak. Kurban kesmek ve bayram namazi
kilmak Safil mezhebine goére siinnettir. 4.Miistehap: Hz. Peygamber’in (s.a.s.) ara sira yaptigi ve yapilmasi
dinimiz tarafindan hos ve giizel karsilanan davramstir. Ornegin bes vakit namazin siinnetleri disinda nafile
namaz kilmak, néfile oru¢ tutmak. 5. Mubah: Miikellefin yapip yapmamakta dinimiz tarafindan serbest
birakildigi davranistir. Helal ve céiz kelimeleri de mubah ile ayni anlami ifade eder. Hakkinda dini bir yasak
bulunmayan biitiin diinya nimetleri genel olarak mubahtir. Ornegin yemek, igmek, gezmek. 6. Haram: Yapilmasi
dinimizce kesin bir sekilde yasaklanan davranistir. Ornegin icki igmek, kumar oynamak, faiz alip vermek (riba).
Haramu isleyen kisi glinahkéar sayilir. 7. Mekruh: Haram olmamakla beraber yapilmasi dinimizce hos karsilanma
yan davranistir. Ornegin topluluk icine ¢ikmadan énce sogan ve sarimsak gibi kokusu rahatsiz edici yiyecekler
yemek, abdest alirken gereginden ¢ok su kullanmak. 8. Miifsit: Yapilmakta olan bir ibadeti bozup onu gegerli
olmaktan ¢ikaran eksiklik ya da yanls davramstir. Ornegin oruclu iken yemek, igmek; namazda konusmak.

Ef*al-i miikellefin tasnifi Safii mezhebine gore ise soyledir: 1. Farz: Kaynaklarda zaman zaman vacip olarak da
ifade edilmektedir. Vacip, Safii mezhebine gore farz anlamindadir. Vacip ile farz arasinda -hac konusu harig-
hicbir fark yoktur. 2. Siinnet veya Mendup/Miistehap: yapilmasi iyi ve giizel, tavsiye edile, islenmesinde sevap
olan, terkine gilinah/ceza gerekmeyen, Hz. Peygamber (sav)’in bazan yaptigi seylerdir fiildir. 3. Mubah:
yapilmasinda veya yapilmamasinda dinen hi¢bir mahzur olmayan seylerdir.4. Mekruh. Ser’in terkedilmesini
kesin ve baglayici olmadan istedigi seydir. Bunu terkedenmedhedilir, sevap alir, yapan da zemmedilmez,
cezalandirilmaz.5. Haram.Haram; yapilmasi, yenilmesi, i¢ilmesi, islenmesi ve kullanilmasi kesin bir delille
yasaklanan seylerdir.

Temizlik (ibadete Hazirlik)

Temiz Insan, Temiz Miisliiman, Temiz Toplum.



Insan, akli, ruhu ve bedeniyle bir biitiindiir. Insanin her yéniiyle temiz kalmasi hem bedenen hem de ruhen
saglikli olmasini saglar. Temizlik, bireyin kendi saglig1 i¢in oldugu kadar toplumsal diizen ve huzurun devami
icin de gereklidir. Maddi veya manevi temizlige dikkat etmeyen kisi, hem sagligim1 kaybeder hem de yasadig:
sosyal cevre tarafindan diglanir. Iste bu sebeple temizligin islim’da 6nemli ve 6ncelikli bir yeri vardir. Temizlik,
bir miisliiman i¢in olmazsa olmaz bir zorunluluktur; bazi ibadetlerin gart1 olmasinin yan1 sira giinliik hayatin da
vazgegilmez bir esasidir. Sevgili Peygamberimiz (sas) in su sozleri temizligin islam dini acisindan énemini
ortaya koymaktadir: “Allah temizdir, temizi sever’(Tirmizi “Edeb”, 41)“Miisliiman asla pis olmaz” (Buhari,
“Gusiil”, 23, 24; IbnMace, “Taharet”, 80; Miislim, “Hayiz”, 115/6). “Temizlik imanin yarisidir” (Miislim,
“Taharett”, 1). Nitekim kendisi de biitiin hayat1 boyunca her ¢esidiyle temizlige 6zel bir dikkat gdstermistir.
Ornegin topluluk igine ¢ikarken temiz ve giizel elbise giyinmeye, giizel koku siiriinmeye, sogan ve sarimsak gibi
baskasini rahatsiz edebilecek seyleri yememeye daima dikkat etmis; abdest alirken ¢ogu zaman misvakla
dislerini temizlemis, taragimi yanindan eksik etmemistir. Aymi sekilde zihnini, dilini, bedenini haramdan hep
uzak tutarak manevi temizligin de en giizel 6rnegi olmustur. Hz. Peygamber’in(s.a.s.) uygulamasindan da
anlasildigi tizere temizligin devamli ve istikrarli olmasi da ayri bir dnem tasir. Zira bedenimiz ve dogustan sahip
oldugumuz temiz fitrat, Allah’in bizlere verdigi bir hediyedir. Yipranmamasi, saglikli kalmasi, kirlenmemesi i¢in
stirekli bir 6zene ihtiyag vardir. Emaneti en giizel sekilde korumak ve her an sahibine teslim etmeye hazir olmak
tizerimizdeki kutsal bir gérevdir.

Yiice Rabbimiz buyuruyor ki: “Siiphesiz Allah ¢ok tovbe edenleri sever, ¢ok temizlenenleri sever.” (Bakara 222).
Temizlik Cesitleri

Islam’da {i¢ cesit temizlikten bahsedilebilir: manevi temizlik maddi temizlik, hilkmi temizlik, Tbadetler ile
temizligin her ii¢ cesidi arasinda siki bir iliski bulunur. Ornegin bir miisliman namaz kilacagi zaman hem
elbisesinin, bedeninin ve ¢evresinin temiz olmasina, hem abdestli olmaya, hem de kalbini manevi kirlerden uzak
tutmaya dikkat eder. Goriildiigii gibi bu {i¢ temizlik, ibadet i¢in gerekli ortamin olugsmasini saglayan bir biitiiniin
parcalaridir. Ozellikle ibadet hayatinda her ¢esit maddi ve manevi kirlerden armmak, hem ibadetlere yoneltecek
manevi ortamin olugmasini, hem de yiice Rabbimize yapilacak ibadetlerin ger¢ek anlamiyla yerine getirilmesini
saglar.

1. Manevi Temizlik; Dua Tévbe Istigfar

Giybet, yalan, iftira, haram yemek gibi giinahlardan bedeni; haset, kibir, gosterig ve hirs gibi kotii huylardan
kalbi temizlemektir. Manevi temizligin kemal derecesi benlik ve bilinci biitiinliyle Allah’a yonelterek ahlaken
temiz bir hale biiriinmektir.

Yiice Rabbimiz buyuruyor ki: “Nefse ve onu diizgiin bir bi¢imde sekillendirip ona kétilik duygusunu ve
takvasinmi (kotiiliikten sakinma yetenegini) ilham edene andolsun ki nefsini arindiran kurtulusa ermistir. Onu
kotiiliiklere gomiip kirleten kimse de ziyana ugramistir”(Sems 7-10)

Dua

Dua, Allah’a yalvarma, yakarma, ondan maddi ya da manev1 bir seyler istemektir. Dua, Allah ile kul arasinda bir
iletisim yoludur. Aslinda genel anlamiyla biitiin ibadetler birer duadir. Namaz kilarak, orug tutarak, zekéat
vererek, hac yaparak dua etmis oluruz. Bunun disinda bir de daha dar ve 6zel anlamiyla dua vardir. Bu anlamiyla
dua, kulun ihtiyaci olan seyleri yaraticisindan istemesi, derdini ve sikintisin1 gidermesini talep etmesi, verdigi
nimetler i¢in O’na siikretmesi, O’ndan giinahlarimi affetmesini dilemesidir. Dua, yaraticis1 Allah’in yiiceligi,
comertligi, zenginligi ve kudreti karsisinda insanin, kendi kiigiikliigiinli, caresizligini, mahrumiyetini ve
acizligini hissedip ifade etmesinin bir geklidir.

Dilimizde dua ile es anlamli olarak niyazda bulunmak, yakarmak ve miinacat kelimeleri de kullanilmaktadir

Insanin, yaraticist katindaki degerini belirleyen en temel etkenlerden biri duadir. Zira kisi, dua ederek kendi
acizligini kabul etmekte, Allah’in yiiceligini ifade etmektedir. Bundan dolayidir ki Rabbimiz Kur’an-1 Kerim’de
sOyle buyurur: “De ki: Duaniz olmasa, Rabbim size ne diye deger versin!”(Furkan 77). Dua etmek, hicbir sey
yapmadan, elimiz kolumuz bagh oturup ihtiyaglarimizi pespese siralayarak Allah’tan sadece “istemek” degildir.
Elbette ihtiya¢ duydugumuz seyleri Allah’tan isteyecegiz. Ancak elimizden gelenleri yapmak, imkanlarimizi
kullanmak da fiili bir duadir. Dua etmek, “Ben dua ettim” diyerek tstiimiizden sorumlulugu atmak, ihmalkarliga
kapilmak degildir. Duada hal ve kal bir olmali, fiilen yapilanlar sézlii dua ile, dil ile istenenler ameller ile
desteklenmelidir.



Yiice Rabbimiz buyuruyor ki: “Kullarim, beni senden sorarlarsa (bilsinler ki), gergekten ben (onlara g¢ok)
yakinim. Bana dua edince, dua edenin duasina cevap veririm. O halde, dogru yolu bulmalari i¢in benim davetime
uysunlar, bana iman etsinler”’(Bakara 186).

Dua, insanin yalnizca kendisi i¢in gerceklestirdigi bir eylem degildir. Kendimiz i¢in dua ettigimiz gibi bagkalar1
icin de dua ederiz. Hatta sadece insanlar i¢in degil, canli cansiz biitlin varliklar i¢in dua ederiz. Bu yoniiyle dua,
gerek diger insanlarla gerekse canli cansiz biitiin varliklarla daha gii¢lii iliskiler kurmamizi saglar, onlara karsi
hissettigimiz sevgiyi ¢ogaltir, aramizdaki yakinlhigr arttirir. “Bereket versin!”, “Allah sifa versin!”, “Hayirh
yolculuklar!”, “Eline saglik!”, “Allah rahmet etsin!”, “Kolay gelsin!” gibi ifadeler baska insanlar i¢in yaptigimiz
dualara birer 6rnektir. Dua, bizi manevi ve psikolojik agidan gelistirir. Higbir zaman yalniz olmadigimizi dua
ederek hissederiz. Dua, Allah ile kurdugumuz bag giiclendirdigi gibi zorda kaldigimiz durumlarda Allah’in bize
yardim edecegi duygusunu kazandirarak {imitsizlige kapilmamiza engel olur. Dua, yalmzlik korkusuna,
umutsuzluk ugurumuna, sikinti karanligina, giinahin agirligma kargt miiminin devasi ve 1g181dir. Dua etmek
acizligimizi dile getirmektir. Dua eden kisi algakgoniillii olmay1, seytanin en dnemli 6zelligi olan kibir ve
biiyliklenmek ten uzak durmayi 6grenmis olur. Dua, kalemsiz ve kdgitsiz olarak dileklerimizi dogrudan Allah’a
ilettigimiz dilekgelerimizdir. Dua ederken Allah ile aramiza hicbir kimseyi araci kilmadigimiz igin islam
inancinin temeli olan “tevhid”, yani Allah’in bir oldugu ilkesini de ortaya koymus oluruz.

Yiice Rabbimiz buyuruyor ki: “Rabbiniz sdyle dedi: Bana dua edin, duaniza cevap vereyim. Bana kulluk etmeyi
kibirlerine yediremeyenler agagilanmig bir halde cehenneme gireceklerdir”(Mimin 60). Sevgili Peygamberimiz
(s.a.s.) buyuruyor ki: “Dua, ibadetin 6z{idiir” (Tirmizi, “Dua”, 1; ibnMace, “Dua”, 1)

Bir iletisim Bigimi Olarak Dua

Duada temel ilke samimiyettir. Duanin yeri, zamani, sekli, bi¢imi ile ilgili kesin ilkeler yoktur. Ancak dua
ederken su noktalara dikkat edilmesi énemlidir: *Her zaman dua edebiliriz. Insan, Allah’a her zaman y6nelmeli,
ondan her zaman istekte bulunabilmelidir. Genislikte ve darlikta, zenginlikte ve fakirlikte, genglikte ve
ihtiyarlikta, sevingliyken ve iiziintiiliiyken, saglikta ve hastalikta, kisacasi her durumda dua etmeliyiz.Allah
sadece sikintili anlarda dua edenleri bakin nasil kinamaktadir: “Insana nimet verdigimizde yiiz ¢evirir ve yan
cizer. Bagina bir kotiiliik gelince de yalvarmaya koyulur”(Fussilet 51).eAllah’tan bir sey isterken O’nun yiice ve
giizel isimleri (esma-i hiisnd) aracilig1 ile dua etmeliyiz. Bu konuda Rabbimiz kitabinda syle buyurur: “En giizel
isimler Allah’indir. O’na o giizel isimleriyle dua edin” (A‘raf 180).

Helal ve temiz seyler i¢in dua etmeliyiz. Allah’tan haram, yasak ve kotii seyler dilemek hem duanin ruhuna ve
amacima hem de kullugumuza aykiridir. Ayrica haram olanlar istenmedigi gibi haram isler yaparak da dua
edilmez. Haram kazanglarla elde edilmis seylerle birlikte iken dua etmek duanin kabul edilmesine de engeldir.
Peygamberimiz(s.a.s.) bu gercegi soyle dile getirmektedir: “Bir kisi ellerini semaya kaldirir ve ‘Ya Rabbi! Ya
Rabbi!” diye yalvarir. Halbuki yedigi haram, giydigi haramdir. Haramla beslenmistir. Bu adamin duasi nasil
kabul edilecek? (Miislim, “Zekat”, 19) Dua ederken kabul edilip edilmeyecegi konusunda tereddiit veya siiphe
etmemeliyiz. Allah’tan samimi olarak bir sey istedigimizde bunun mutlaka kabul edilecegi diisiincesini tagimali
yiz. “Ben dua ettim ama kabul edilme di” gibi yanlis diisiinceler seytanin kandirmacasidir. Peygamberimiz sav
duanin kabul edilmesiyle ilgili bize altin bir anahtar verir: “Dua eden kimse su ii¢ durumdan birinde bulunur: Ya
duast kabul edilir ya ileride kabul edilir ya da yaptig1 dua gilinahlarina kefaret olur”(Muvatta, “Kur’an”, 8).

Dua ederken bagirip ¢agirmamamiz gerekir. Allah her seyi isitir ve bilir. Sanki o bizi duymuyormus gibi bagirip
cagirmak, asirt hareketlerde bulunmak duanin ruhuna aykiridir. Bu, samimiyeti de zedeleyen bir durumdur.
Kur’an’da yilice Rabbimiz soyle buyurur: “Rabbinize algakgoniilliice ve i¢in i¢in dua edin. Ciinkii O, haddi
asanlar1 sevmez” (A‘raf ,55). Dua ederken edebe uygun ifadeler kullanmaliyiz. Ne istedigimizi agik ve kesin bir
sekilde belirtmeli, duanin edebine aykir1 ifadelerden kaginmaliyiz. Peygamberimiz (sav) bu hususta soyle
buyurur: “Sizden biri dua ettiginde istegini kesin olarak belirtsin. Sakin ‘Allah’im dilersen bana ver, dilersen
beni bagisla’ demesin. Ciinkii bu istegi yerine getirmesi i¢in Allah’1 zorlayan yoktur” (Buhari, “Daavat”, 21).
Her yerde dua edebiliriz. Nasil ki sadece belirli anlarda degil her zaman dua edebiliyoruz; her durum ve yerde de
dua edebiliriz. Ancak burada dikkat etmemiz gereken nokta, duanin edebine aykir1 bir halde olmamamizdir.
Yiice Rabbimiz biz miisliimanlarin &zelliklerini anlatirken bu konuyla ilgili olarak sunlari sdyler: “Onlar
ayaktayken, otururken ve yanlar1 iizerine yatarken Allah’1t anarlar. Goklerin ve yerin yaratilis1 iizerinde
diisiiniirler” (Al-i imran 3 / 191).

Kur’an’dan Dua Ornekleri



Rabbimiz! Bize diinyada da iyilik ver, ahirette de iyilik ver ve bizi ates azabindan koru (Bakara 201). “Ey
Rabbimiz! Unutur ya da yanilirsak bizi sorumlu tutma! Ey Rabbimiz! Bize, bizden 6ncekilere yiikledigin gibi
agir yiik yiikkleme. Ey Rabbimiz! Bize giiclimiiziin yetmedigi seyleri yiikleme! Bizi affet, bizi bagisla, bize aci1!
Sen bizim mevlamizsin. Kafirler topluluguna kars1 bize yardim et” (Bakara 286). “Ey Rabbimiz! Uzerimize sabir
yagdir, ayaklarimizi saglam bastir ve su kafir kavme kars1 bize yardim et”’(Bakara 250).“Rabbimiz! Bizi hidayete
erdirdikten sonra kalplerimizi egriltme. Bize katindan bir rahmet bahset. Siiphesiz sen ¢ok bahsedensin” (Al-i
Imran 8). Ey Rabbimiz! Uzerimize sabir yagdir ve miisliiman olarak bizim canimzi al”(A‘raf 126). “Rabbim!
Gonliime ferahlik ver. Isimi bana kolaylastir. Dilimdeki tutuklugu ¢6z ki soziimii anlasinlar” (Taha 25-28).
“Rabbim! {lmimi arttir”” (Taha 114). “Rabbim! Beni tek bagima birakma!” (Enbiya 89). “Ey Rabbimiz! Esleri
mizi ve ¢ocuklarimizi bize g6z aydinligi kil ve bizi Allah’a karg1 gelmekten sakinanlara nder eyle” (Furkan 74).
“Ey Rabbim ! Bana bir hikmet bahsetve beni salih kimseler arasma kat”  (Suard 83).Ey Rabbimiz! Ancak sana
dayandik, ictenlikle yalmz sana yoneldik. Doniis de ancak sanadir” (Miimtehine 4). “Ey Rabbim! Beni, bana ve
ana babama verdiginnimetlere siikretmeye ve razi olacagin salih ameller islemeye sevket ve beni rahmetinle
sdlih kullarinin arasina kat!”(Neml 19) “Ey Rabbimiz! Bizi ve bizden 6nce iman etmis olan kardeslerimizi
bagisla. Kalplerimizde, iman edenlere karst higcbir kin bulundurma! Ey Rabbimiz! Siiphesiz sen ¢ok
esirgeyicisin, cok merhametlisin” (Hasr 10).

Hz. Peygamber’den (s.a.s) Dua Ornekleri

“Allah’im! Dogru sdyleyen bir dil ve teslim olmus bir kalp lutfetmeni niyaz ediyorum” (Tirmizi, “Daavat”, 23).
“Ya Rabbi! Sen affedicisin. Affetmeyi seversin. Beni affet” (ibnMace, “Dua”, 5). “Allah’im! Senden hidayet,
takva, iffet ve zenginlik niyaz ediyorum” (Miislim, “Dua”, 72). “Ey kalplere egemen olan Allah’im! Kalbimi
dininde sabit kil” (Tirmizi, “Daavat”, 124). “Allah’im! Zulmetmekten ve zulme ugramaktan sana siginirim”
(Nesai, “Istidze”, 14). “Allah’im! Giinahlarimi, bilgisizlik yiiziinden yaptiklarimi, haddimi asarak isledigim
kusurlarimi, benden daha iyi bildigin biitiin hatalarimi bagisla” (Buhari, “Daavat”, 60). “Allah’im! Acizlikten,
tembellikten, korkakliktan, cimrilikten, ihtiyarlayip ele muhta¢ olmaktan ve kabir azabindan sana siginirim.
Allah’im! Bana sana kars1 gelmekten sakinma duygusu kazandir. Nefsimi giinahlardan arindir; ¢iinkdi onu en iyi
arindiracak olan sensin. Nefsimin sahibi ve efendisi sensin. Allah’im! Faydasiz bilgiden, tirpermeyen kalpten,
doymak bilmez nefisten, kabul olmayacak duadan sana siginirim” (Miislim, “Zikir”, 73; Nesai, “Istidze”, 13, 65).
“Allah’im! Senden senin sevgini ve beni sana yakin kilacak herkesi sevmeyi bana nasip etmeni niyaz ediyorum”
(Tirmizi, “Daavat”, 73). “Allah’im! Beni, giizellikler isleyip miijdesine nail olanlardan, kétiiliik islediklerinde de
bagislanma dileyenlerden eyle!”(ibnMace, “Edeb”, 57)

To6vbe

Tovbe, bilerek veya bilmeyerek, agiktan veya gizlice islenmis giinahlardan, hatalardan ve kusurlardan pismanlik
duymak, onlar1 bir daha yapmamaya kesin karar vermek ve yeniden ayni giinahlara diismemek i¢in ¢aba
gbstermektir. Tovbe, Allah’tan 6ziir dilemek, hatalardan déniip Allah’a yonelmek tir. Islenen sug, kabahat ve
kusurlardan dolay1 Allah’tan utanarak bagislanmak i¢in samimiyetle yalvarmaktir. Tovbe, giinahlar1 bagiglamaya
yetkili tek makamin Allah oldugu bilincine sahip olmaktir. Bu yoniiyle Allah ile kul arasinda hi¢ kimseyi araci
kilmamanin isaretidir ve imanin ¢ok énemli bir tezahiiriidiir. Kulun tévbe etmesi ve Allah’in bu tdvbeden dolay1
bagislayiciligr diigiincesi olmasayd:r insan yaptigt glinahlarin agirligi altinda ezilir, kendine eziyet eder durur,
vicdan azabindan kurtulamaz di. Tovbe, giinah karanligindan aydinliga ¢ikaran 1siktir. Tovbe, acilar ¢ektiren
yaralarimiza en sifali merhemdir. Tovbe, her baslayan giinii hayatimizin ilk glinliymiis gibi hissetmemizin
vesilesidir. Tovbe, kendimizle yiizlesmemize imkan taniyan bir aynadir. Tévbe, giinah ugurumundan bizi gekip
¢ikaran sapasaglam bir iptir. Tovbe, yaratanimiz Allah’a kargt samimi bir sekilde yakardigimiz en mahrem
animizdir.

Tovbe, giinah pisliklerini yikayip ruhumuzu arindiran tertemiz bir sudur. Vicdan azabi ateslerimizi pigsmanlik
topragiyla sondiiren bir rahmettir. Tévbe, Rabbimizin biz gilinah isleyen kullarina, glinahlardan kurtulmamiz igin
tanidig1 bir ¢ikis yoludur. Tovbe etme imkani, Allah’in kullarina bir armagamdir. Kul glinah veya kusur
islediginde tovbe etmelidir. Ancak tévbe etmek icin ille de farkinda olarak giinah islemis olmak gerekmez. Insan
unutma, dalginlik, bilgisizlik vs. sebeplerle veya farkinda olmadan da giinah isleyebilir. Dolayistyla her zaman
ve durumda tovbe edilebilir. Bu, insanin i¢ huzurunu ve barisini saglayacagi gibi Allah’m da hosnutlugunu
kazandiracak bir davranis olacaktir. Cilinkii Allah, iglenen kabahatlere karsi ¢ok sabirlidir ve kullarinin arinmak
icin tovbe etmelerini bekler. Kalp yaratilistan piril piril bir aynaya benzer. Kiigiik veya biiyiik hatalar ve giinahlar
sebebiyle parlakligini kaybeden bu ayna sik sik tovbe ederek parlatilmalidir. Seg¢ilmis bir insan olmasina ragmen
Peygamberimiz(s.a.s) bile kendisinin giinde yiiz defa tovbe ettigini belirtmektedir (Miislim, “Zikr”, 42; Buhari,
“Daavat”, 3). Boylece limmetine de tovbe etmenin 6nemini anlatmaktadir.



Sevgili Peygamberimiz (sas) buyuruyor ki: “Biitiin insanlar hata yapar, hata yapanlarm en hayirlist ise hatalarindan
donendir”’(Tirmizi, “Kiyamet”, 50; IbnMace, “Ziihd”, 30.)

To6vbe Usuli

Birinci adim « Yaptig1 yanlislardan pisman olmak Ikinci adim ¢ Allah’tan bagislanma dilemek Ugiincii adim «
Yaptig1 yanlislardan etkilenen kisiler varsa onlardan 6ziir dileyip kendileriyle helallesmek Dordiincii adim ¢
Ayni seyleri bir daha yapmamaya kesin karar vermek Besinci adim  Kararini gerceklestirebilmek icin Allah’tan
yardim dilemek Altinci adim * Tovbe ettigi seyi bir daha islememek icin gayret gostermek Yedinci adim e
Kendisini giinah ve hataya siiriikleyecek yerlerden, durumlardan ve kisilerden uzak durmak Tévbenin en 6nemli
sart1 yiirekten, yani samimi olarak yapilmasidir. Kisi isledigi hata ve kusurlardan dolayr gercekten pisman olup
bunlar1 bir daha yapmamaya ictenlikle karar vermelidir. Yiice kitabimiz bunu su sekilde ifade eder: “Ey iman
edenler! Allah’a igtenlikle tovbe edin. Umulur ki, Rabbiniz sizin kdtiiliiklerinizi orter, peygamberi ve onunla
birlikte iman edenleri utandirmayacagi giinde Allah sizi, i¢lerinden irmaklar akan cennetlere sokar” (Tahrim 8).

Toévbenin Kabul Edilmesinin Sartlart

1. Islenen giinaha veya hataya yiirekten pisman olmak ve bir daha yapmamaya samimi olarak niyet edip karar
vermek:Kur’an bu tiir tovbeye “nasuh tovbe” adini verir. Nasuh, “samimi, i¢ten, yiirekten” anlamlarina gelir.Bu,
tovbenin zorunlu sart1 olup, bu olmazsa tovbe dilimizle séyledigimiz birkag kelimeden 6teye gegemez. 2. Ayni
hata veya giinah1 islememek i¢in elden geldigince ¢aba gostermek: Hata ve giinahlar insan i¢indir. Bilerek veya
bilmeyerek hata ve kusur islenebilir. Onemli olan hatada 1srar etmemektir. Giinah ve hata islememek icin insan,
kendisini giinah ve hatalara siiriikleyecek yerlerden, durumlardan ve kisilerden de uzak durmalidir.

Yiice Allah buyuruyor ki: “Kim bir kotiiliik yapar, yahut kendine zulmeder, sonra da Allah’tan bagislama dilerse, Allah’1 ¢gok
bagislayict ve cok merhamet edici bulur”(Nisa 110) Sevgili Peygamberimiz (s.a.s.) buyuruyor ki: “Tovbe pismanliktir”
(IbnMace, “Ziihd”, 30; Ahmed b. Hanbel, Miisned, 1/376, 423).

Kur’an’dan Tévbe Ornekleri.

Rabbimiz! Bizim giinahlarimizi ve isimizdeki tagkinliklarimizi bagisla ve (yolunda) ayaklarimizi saglam tut.
Kafir topluma kars1 bize yardim et” (Al-i imran 147). “Rabbim! Siiphesiz ben senden hakkinda bilgim olmayan
seyi istemekten sana si@inirim. Eger beni bagislamaz ve bana acimazsan, siiphesiz ziyana ugrayanlardan
olurum”(Had 47). “Rabbim! Siiphesiz ben nefsime zulmettim. Beni affet” (Kasas 16).“Rabbim! Beni, ana
babami, iman etmis olarak evime girenleri, iman eden erkekleri ve iman eden kadinlar1 bagisla”(Nuh 28).

Hz. Peygamber’(s.a.s) den Tévbe Ornekleri

“Allah’im! Yaptigim ve yapmadigim seylerin serrinden sana siginirim” (Mislim, “Zikr”, 18).“Allah’im!
Kalbimi beyaz elbisenin kirden temizlendigi gibi hatalardan temizle” (Tirmizi, “Daavat”, 101).“Rabbim! Beni
bagisla, tdvbemi kabul et, siiphesiz sen tovbeleri kabul eden ve bagislayansin” (IbnHanbel, V, 371).

2. Maddi Temizlik (NecasettenTaharet)

Dinimizce pis sayilan ve duyu organlartyla algilanabilen pisliklere necaset denir. Kan, domuz eti, sarhos edici
ickiler, insan idrar1 ve diskisi, meni, agiz dolusu kusmuk, etinin yenmesi helal olmayan hayvanlarin eti, idrar1 ve
diskis1 gibi pislikler necaset kapsamina girer. Bedenin, elbisenin ve namaz kilinacak yerin necasetten
temizlenmesi gerekir.

3. Hikkm1 Temizlik (HadestenTaharet)

Hades, insanin bazi ibadetleri yapmasina engel sayilan, hiikkmen kirlilik halidir. Hadestentaharet ise hades
durumundan temizlenmek igin abdest veya gusiil alinmasi demektir. Hades ikiye ayrilir: 1.Biiyiik hades:
Ciiniipliik, hay1z ve nifas durumlaridir. Bu hades, gusiil alarak ortadan kaldirilir. 2. Kiigiik hades: Idrar veya diski
¢ikartilmasi, mezi gelmesi, kan veya irin akmasi, yellenme gibi durumlar kiiciik hadestir. Abdest almakla ortadan
kaldirilir.

1.Abdest



Peygamberimizin(s.a.s) genel uygulamasimna uygun bir sekilde abdest soyle alinir: ¢ Abdest almaya niyet
edilir.*Elzii besmele ¢ekilir. *Eller bileklere kadar ii¢ kere yikanir. Eller yikanirken parmaklarin arasi ovulur.
*Sag el ile li¢c defa agza su verilir, ag1z calkalanir. Varsa misvakla veya dis firgasiyla disler temizlenir, yoksa
basparmak ve isaret parmagi ile digler ovalanir. *Sag avugla {i¢ defa burna su verilir, su genze kadar ¢ekilir ve
her ¢ekiste sol elle temizlenir.

Yiice Rabbimiz buyuruyor ki:“Ey iman edenler!Namaza kalkacaginiz zaman yiizlerinizi, dirseklere kadar
ellerinizi ve -baslarinizt meshedipher iki topuga kadar da ayaklarinizi yikaym. Eger ciiniip iseniz, iyice yikanarak
temizlenin. Hasta olursaniz veya seferde bulunursaniz veya biriniz abdest bozmaktan (def-i hacetten) gelir veya
kadinlara dokunur (cinsel iligkide bulunur) da su bulamazsaniz, o zaman temiz bir topraga yonelin. Onunla
yiizlerinizi ve ellerinizi meshedin (teyemmiim edin). Allah, size herhangi bir gii¢liik ¢ikarmak istemez. Fakat O,
sizi tertemiz yapmak ve lizerinizdeki nimetini tamamlamak ister ki siikredesiniz”’(Maide 5/6).

Abdestin Farzlar1

1. Yiizli yikamak 2. Eller ve kollar1 (dirsekler dahil) yikamak 3. Basi meshetmek 4. Topuklar dahil ayaklari
yikamak $afil mezhebinde bunlara ilaveten abdeste baglarken niyet etmek ve biitiin islemleri sirasina uygun
olarak yapmak da farzdir. iki avuca su almip saclarin dibinden kulak ve ¢ene altina kadar yiiz ii¢c defa yikanr.
Once sag, sonra sol kol, dirsekler de dahil olmak iizere iicer defa yrkanirSag avcun ici 1slatilip basin en az dortte
biri meshedilir. Safii mezhebine gore bir sag teli de olsa basin az bir kisminin meshedilmesi yeterlidir. Yine eller
islatilip parmaklarla kulaklarin i¢i, kulaklarin arkasi ve ellerin distyla boyun meshedilir. (Safii mezhebine gore
boyun meshedilmez.) Once sag, sonra sol ayak asik kemikleri dahil olmak iizere iiger defa yikanir, parmak
aralar1 temizlenir.

Abdesti Bozan Durumlar.

Kiigiik/biiyiik tuvaletini yapmak .Yellenmek ¢Viicudun herhangi bir yerinden kan, irin, sar1 su ¢ikmasi. Meni
veya mezigelmesi .Agiz dolusu kusmak ($afii mezhebine gdére bozmaz.) Uyumak. Namaz kilarken yandaki
kisinin igitecegi kadar giilmek. Bayilmak, sarhos olmak gibi suurun kontroliine engel olan durumlar. Cinsel iliski
veya asir1 temas ve dokunma. Teyemmiim eden kisinin mazeretinin ortadan kalkmasi. Oziir sahibi i¢in namaz
vaktinin ¢ikmasi.Safil mezhebinde avret yerlerinden gelen kan disindaki kan abdesti bozmaz, sadece
temizlenmesi gerekir. Namazda giilmek de abdesti bozmaz.Ancak mahrem olmayan kadin ve erkegin tenlerinin
birbirine temas etmesi abdesti bozar.

2.Gusil

Gusiil, biiyiik hadesten temizlenmek i¢in kuru higbir yer kalmayacak sekilde biitiin bedeni yikamak demektir.
Gusliin diger bir ad1 da boy abdestidir. S6yle alinir: « Besmele ¢ekilip gusletmeye niyet edilir. « Eller bileklere
kadar ti¢ defa yikanir. « Avret yerindeki ve diger yerlerdeki pislikler temizlenir. « Tekrar eller yikanir. ¢ Sag
avuca su alinip agiz bogaza kadar calkalanarak iyice temizlenir. * Burun genze kadar su ¢ekerek yikanir, sol elle
temizlenir. « Namaz abdesti gibi abdest alinir. Yere su birikiyorsa ayaklarin yikanmasi gusliin sonuna birakilir. ¢
Once basa, sonra sag ve sol omuzlara iicer defa su dokiiliir ve biitiin viicut giizelce yikamr. Higbir kuru yer
kalmayacak sekilde yikanmaya 6zen gosterilir. *+ Gobek deliginin, kulak kivrimlarinin, dis aralarmin, kiipe
deliklerinin iyice temizlenmesine dikkat edilir. « Suyun saglarin dibine kadar ulagmasi saglanir. Orgiilii sag1 olan
kadinlar saglarinin 6rgiisiinii agmak zorunda degildir, sadece suyun sa¢ diplerine ulastirilmasi yeterlidir.

Sevgili Peygamberimiz(s.a.s.) buyuruyor ki: “Giizelce abdest alip sonra da namaz kilan bir kisinin iki namaz
arasindaki giinahlar1 bagislanir” (Miislim “Tahéaret”, 4).

Gusiil alirken dua okunmaz. Kibleye doniilmez.
Guslii Gerektiren Durumlar.

1.Ciiniipliik: 1ki sebeple olusur: cinsel iliski veya viicuttan sehvetle meninin ¢ikmasi. Meni gelsin veya gelmesin
cinsel iliski gerceklestiginde kadin da erkek de ciinlip olur. (Hastalik, vurma, ¢arpma vb. sonucunda zevk
vermeyecek sekilde bosalma durumunda gusiil gerekmez.) Tenasiil uzvundan gelen sivilar ii¢ ¢esittir: Meni,
mezi ve vedi. Meni, sehvetle yerinden ayrilip sehvetli veya sehvetsiz olarak tenasiil uzvundan disariya ¢ikan ve
kendine 6zgii kokusu olan, ¢gogunlukla beyaz renkli koyu bir sividir. Mezi, sehvetsiz olarak gelen beyaz renkli
ince sividir. Vedi kiigiik abdestten sonra gelen, kokusuz, beyazimsi bulanik yapiskan sividir. Her i¢li de necistir.



Safii mezhebine gére meni necis degildir. Mezi ve vedi abdesti bozar ancak gusiil yapmay1 gerektirmez. Meni
ise gusiil abdesti almay1 gerektirir.

2. Hayiz: Ergenlik ¢agina giren saglikli bir kadinda diizenli araliklarla ve belirli bir stireyle gergeklesen kanama
halidir. 3-10 giin (Safil mezhebine gore ise 1-15 giin) arasinda siirer. Adet, aybasi, regl, menstruasyon da denir.

3. Nifas (Logusalik): Dogum yapan kadinin rahminden gelen kana denir. Dogumdan ve uzuvlar1 belirmeye
baslamis ceninin diisiiriilmesinden sonra goriilen kan, nifas kanidir. Alt sinir1 olmamakla birlikte, en ¢cok 40 giin
stirer. Safil mezhebine gore bu siire 60 giindiir.

Gusliin Farzlan

1. Bogaza kadar agzi1 ¢alkalamak (mazmaza) 2. Genze kadar burna su ¢ekmek (istinsak) 3. Tepeden tirnaga
biitiin bedeni yikamak $afii mezhebine gére mazmaza ve istingak siinnettir. Niyet ise gusliin farzlarindandir.

Yiice Rabbimiz buyuruyor ki: “Ey iman edenler! Sarhos iken ne soylediginizi bilinceye kadar, bir de -yolcu
olmaniz durumu miistesna- ciiniip iken yikanincaya kadar namaza yaklagsmayin. Eger hasta olur veya yolculukta
bulunursaniz, veya biriniz abdest bozmaktan gelince ya da eslerinizle cinsel iliskide bulunup, su da bulamazsaniz
0 zaman temiz bir topraga yonelip, (niyet ederek onunla) yiizlerinizi ve ellerinizi meshedin. Siiphesiz Allah, ¢ok
affedicidir, ¢ok bagislayicidir” (Nisa 4 / 43)

3. Teyemmiim

Teyemmiim, su bulunmadigi veya suyu kullanma imkani olmadig1 (suyun veya havanin ¢ok soguk oldugu, su
kullanilmasi halinde mevcut bir hastaligin siddetlenecegi) durumlarda temiz toprak veya toprak cinsinden bir
seye elleri siiriip kollart ve yiizii meshetmek suretiyle yapilan, abdest ve gusiil yerine gecen 6zel bir temizliktir.
Toprak yerine tas, kum, cakil, tugla, kiremit gibi maddelerle de teyemmiim yapilabilir. Teyemmiim, su
bulununcaya veya kullanma imkani1 dogana kadar abdest ve gusiil yerine gecer. Guslii ve abdesti bozan durumlar
teyemmiimii de bozar. Ayrica su bulundugunda ya da suyu kullanmaya engel durumlar ortadan kalktiginda
teyemmiim bozulur. Adabina uygun bir sekilde soyle teyemmiim alinir: » Teyemmiime niyet edilir. « Besmele
cekilir. « Parmaklarimn arasi acik sekilde eller temiz bir toprak veya toprak cinsinden bir madde {izerine siiriiliir.
Safii mezhebine gore teyemmiim sadece toprak ile alinabilir.

Teyemmiimiin Farzlari

1. Niyet etmek 2. Elleri topraga iki kere siirerek birincisiyle yiizii, ikincisiyle kollar1 meshetmek. Safii mezhebine
gdre bu islemleri sirasina uygun yapmak da farzdir. Eller cirpilarak fazla tozlar silkelenir. « Iki el, her tarafim
kaplayacak sekilde yiize siiriiliir. * Eller ikinci kere topraga siiriiliir, fazla toz silkelenir. * Sol el ile dirsege kadar
sag kol sivazlanir. Sag el ile de sol kol ayni sekilde meshedilir.

Mesh
1.Mest Uzerine Mesh.

Mestin abdestli iken giyilmis olmasi sarti ile mest lizerine meshederek abdest alinabilir. Bu durumda ayaklarin
yikanmasina gerek kalmaz. Mestin iizerinde elin ii¢ parmagi kadar yerin elin 1slakligi ile bir defa meshedilmesi
yeterli olur. Abdestli olarak mest giyildikten sonra abdestin bozuldugu ilk namaz vaktinde mesh siiresi baslar.
Bundan sonra bir giin (yirmi dort saat) boyunca mest {izerine meshederek abdest alinabilir. Yolcular igin bu siire
daha uzundur: ii¢ giin (yetmis iki saat). Mest lizerine meshin gegerli olmasi i¢in mestin; * abdestli olarak giyilmis
olmasi, ¢ abdestte ayagin yikanmasi gereken kisimlarini tamamen kapliyor olmasi, * saglam ve dayanikli bir
maddeden yapilmis olmasi, ¢ yirtik olmamasi (yirtik ayak parmaklarindan {igliniin giremeyecegi kadar kiigiikse
zarar vermez), * i¢ine su almamasi gerekir. Su durumlarda mesh bozulur ve ayaklar yikanarak abdestin
tamamlanmas1 gerekir: * Uzerine meshedilen mest ayaktan gikar veya ¢ikarilirsa » Mestin i¢ine giren su, bir
ayagin yaridan fazlasim islatirsa « Mesh siiresi sona ererse mest: Ayagi topuklarla birlikte orten, saglam ve
dayanikli bir maddeden yapilmis, su ge¢irmeyen giyecek.

2. Sarg1 Uzerine Mesh.

Yara nedeniyle sarilmis, kirik sebebiyle al¢iya alinmis veya herhangi bir rahatsizlik sebebiyle iistii Ortiilmiis
organlarin abdest ya da gusiil esnasinda yikanmasi zararliysa bu organlar yikanmaz, bunun yerine sargi vb.



Uzerine meshedilir. Sarginin abdestsiz veya gusiilsiiz iken sarilmis olmast, iizerine meshederek abdest alma konu
sunda bir engel teskil etmez. Sargi {izerine mesh igin belli bir siire s6z konusu degildir. Hastalik iyilesene kadar
meshetmeye devam edilir. Sargi iizerine ikinci bir sargi sarilsa bu sargiya ayrica meshetmek gerekmez. Uzerine
meshettikten sonra sarginin degistirilmesi veya diismesi hélinde, mesh bozulmaz; iade edilmesi de gerekmez.
Ancak, yaranin iyilesmesi halinde, sargi acilmig olsun veya olmasin, mesh bozulur. Bu kimsenin sayet abdestli
ise, sarg1 yerini yikamakla yetinmesi miimkiindiir; fakat yeniden abdest almasi daha yerinde bir davranis olur.

Kadinlara Mahsus Haller: Hayiz, Nifas ve Istihaze

Hayiz ve nifas halleri, islim dininde bazi ibadetlerin yapilmasina engel olan hiikmi kirlilik (hades) olarak
degerlendirilmistir. Hay1z veya nifas halindeki kadinin; *Namaz kilmasi ve orug tutmasi haramdir. Bu siirede
kilmadig1 namazlar1 kaza etmez. Fakat tutamadig1 farz ve vacip oruglari sonradan kaza eder. * Kéabe’yi tavaf
etmesi yasaktir. Ancak bu durumdaki kadin hacla ilgili tavaf disindaki diger biitlin isleri ve ibadetleri (menasik)
yapabilir. * Cinsel iligkide bulunmasi1 haramdir. « Hayiz veya nifas kanmin kesilmesinden sonra gusletmesi
farzdir. Hayizin en kisa stiresi {i¢ giin, en uzun siiresi ise on giindiir. Kanama daha az siirerse istihaze kani sayulir.
Kanin hayiz siiresince araliksiz olarak gelmesi sart degildir, ara sira kesilebilir. Mesela ii¢ giin kanamanin
ardindan iki giin kan kesilse, sonra iki giin daha devam etse bu yedi giiniin tamami hayiz dénemi olarak kabul
edilir. Safii mezhebine gore ise hayizin en kisa siiresi bir giin, en uzun siiresi on bes giindiir. hayiz: Ergenlik
cagima giren saglikli bir kadinda, rahimden gelen, diizenli araliklarla ve belirli bir siireyle gerceklesen kanama
hali. 3-10 giin arasinda siirer. Adet, aybasi, regl, menstruasyon da denir. nifas: Dogum yapan kadinin rahminden
gelen kan. Dogumdan veya uzuvlart belirmeye baglamis ceninin diigiirilmesinden sonra goriillen kan, nifas
kanidir. Alt sinir1 yoktur, en ¢ok 40 giin siirer. Logusalik adiyla da bilinir.

Istihdze: Kadinlarda hayiz ve nifas disinda rahimden kan gelmesi. tuhr: Iki Adet arasindaki temizlik hali.

Tki adet arasindaki en kisa temizlik siiresi on bes giindiir. En uzun temizlik siiresi ise sabit degildir; aylarca,
yillarca devam edebilir. Baz1 kadinlarin adet giinleri, diizenlidir. Adet giinlerinin degismesi de s6z konusu
olabilir. Onceki mutat ay hali mesela alt1 giin olan bir kadin daha sonraki ayda altinci giiniin bitiminde
temizlenmeyip kan gérmeye devam etse, bu durum on giinii agsmadik¢a normal adeti olan alt1 giine ilaveten kan
gordiigii giinler de ay halinden sayilir. Kisaca kag giin kan gormiisse o giinler ay hali giinleridir. Adeti olan alti
giinden sonra kan gérmeye devam ettigi giinlerde de ay hali hiikiimleri gecerli olur. Fakat ayn1 kadin bu alti
giiniin bitiminde temizlenmeyip kan gérmeye devam eder ve bu siire on giinii geger, mesela on iki giine ulasirsa
bu kadinin ay hali alt1 giin olarak kabul edilir. Alt1 giinii on iki giine tamamlayan son alt1 giinliik siirede goriilen
kan istihaze yani 6ziir kant sayilir. Onuncu giinden sonra goriilen kan herhaliikarda 6ziir kani oldugu i¢in kadin
bu giinlerde namazin kilar, orucunu tutar. Mutat giinleri olan alt1 giinii, on giine tamamlayan on giinde kilmadig:
namazlari, tutmadigi oruglari ihtiyaten kaza eder. Nifasin en kisa siiresi i¢in belli bir sinir yoktur. Bir giin, hatta
bir saat bile olabilir. En uzun siiresi ise kirk giindiir. Kirk giinden sonra gelen kan, istihdze kan1 sayilir. Hayizda
oldugu gibi nifasta da “nifas siiresi iginde goriilen temizlik” nifastan sayilir. Safii mezhebine gbre nifasin en
uzun siiresi altmig giindiir. IstihAze kani, viicudun herhangi bir yerinden gelen kan gibidir. Bununla yalmz abdest
bozulur. Hayiz ve nifas icin gecerli olan hiikiimler istihaze icin gegerli olmaz. Bu durumdaki kadin ibadetlerine
normal zamanlardaki gibi devam eder. Ancak kanamasi en az bir namaz vakti siiresince devam ederse oziirlii
sayilir.

Oziirliiniin Temizligi ve Abdesti

Burnun veya bir yaranin devamli kanamasi, idrarini tutamama, devamli yellenme, ishal, istihdze vb. bir
rahatsizlik yasayan ve bu durumu en az bir namaz vakti boyunca kesintisiz devam etmis olan kimseler 6ziirlii
admi alir. Oziir sabit olduktan sonra, aym siddette (bir namaz vakti boyunca kesintisiz) devam etme sarti
olmaksizin 6ziir hali gegerlidir. Ancak s6z konusu rahatsizlik bir namaz vakti boyunca hi¢ goriilmediginde 6ziir
hali ortadan kalkar. Oziirlii kimse her namaz vakti i¢in abdest alir. Oziirlii, 6ziir halinin abdesti bozmadigin
varsayarak o vakit icinde aldig1 abdestle, abdestini bozan yeni bir durum meydana gelmedikge, diledigi kadar
farz, vacip, slinnet, eda ve kaza namazi, cuma ve bayram namazi kilabilir. Kabe’yi tavaf edebilir, Mushaf ’1
tutabilir. Oziirlii kimsenin 6zrii dolayisiyla elbisesine bulasan idrar, kan 6ziir devam ettigi siirece namazin
sthhatine engel olmaz. Ancak 6ziir sahibinin abdesti namaz vaktinin ¢ikmasiyla bozulur. Dolayisiyla yeni namaz
vaktinde tekrar abdest almasi gerekir. Oziir sahibi kimsenin abdesti 6ziir hali disinda abdesti bozan diger seylerle
bozulur. Safil mezhebine gore, 6ziir sahibi kisinin akint1 yerini yikamasi ve akintiy1 6nleyen pamuk, sargi bezi
vb. ile sarmas1 gerekir. Bu konuda eksik ve kusurlu hareket edilemez. Sonra abdest alinir. Bu sekilde sarildiktan
sonra yine akint1 gériiliirse bunun bir zarar1 olmaz. Oziirlii bir kimsenin bir namaz vakti i¢inde kilacag: her bir
farz namaz i¢in ayr1 ayr1 abdest almasi gerekir.



Baslica Ibadetlerimiz

Ibadetleri, yapilma sekli yoniinden kendi iginde ii¢c gruba ayirabiliriz: bedenle yapilanlar;namaz, orug vb., malla
yapilanlar; zekat, kurban vb., ve hem beden hem de malla yapilanlar;hac, umre vb.

Namaz.

Islam’1n, kelime-i sehadetten sonra en énemli esas1 namazdir. Namaz Hz. Peygamber sav’in de buyurdugu gibi
Allah’a inanan kisinin mi‘racidir. Yani manevi olarak Rabbine yiikselmesidir. Namaz kilan bir miimin, ruhunu
ve gonliinii Allah’a acar, O’ndan rahmet ve bereket diler, O’na olan derin saygisint ifade etmis olur, O’nun
yiiceligi karsisinda kendi acizligini itiraf edip boyun egdigini gosterir. Namaz, kelime-i sehadetin davranisa
doniismiis halidir. Goniillere ferahlik veren, ruhu huzura kavusturan, benligi aydinlatan bir kandildir. Namaz,
akilli ve ergenlik ¢agma gelmis her miisliimanin yerine getirmek zorunda oldugu, belirli sartlari, vakitleri ve
sekilleri olan farz bir ibadettir. Herhangi bir mazeret sebebiyle namazi terketmek miimkiin degildir. Hatta su
bulunmadiginda teyemmiim yaparak, hasta olundugunda oturarak ya da yatarak namaz kilinmasi emredilmistir.
Namazin vaktinde kilinmas1 Allah’1in en sevdigi davranislar arasindadir.

Yiice Rabbimiz buyuruyor ki: “Kitaptan sana vahyolunani oku, namaz1 da dosdogru kil. Ciinkii namaz, insan
hayasizliktan ve kétiilikkten alikoyar. Allah’t anmak (olan namaz) elbette en biiyiik ibadettir. Allah, yaptiklarinizi
biliyor” (Ankebit 45).

Dinin Diregi: Namaz ...

Dinin diregi, kalbin nuru, miiminin mirac1... Islim’mn bes sartindan biri... Miimini Allah’m manevi huzuruna
yiikselten, ruhen arindirip yiicelten, bir taraftan siikretmeye bir taraftan da sabra aligtiran bir ibadet...
Rabbimizin her an yanimizda oldugunu giinde bes kere hatirlatan kutlu gorev... Terkedilmesi i¢in higbir
mazeretin kabul edilmedigi kulluk borcu... Kur’an-1 Kerim’de yiizden fazla ayette anilan, hatirlatilan, Rabbimiz
tarafindan emredilen vazifemiz... Her giin bes defa gok kubbede yankilanan ezan sesiyle davet edildigimiz,
yeryiiziindeki biitiin miiminlerin ayni1 ydne yonelmesini saglayan biiyiik bulusma...

Sevgili Peygamberimiz(sav) buyuruyor ki: “Namaz dinin diregidir” (Tirmizi, “iman”, 8). Yiice Rabbimiz
buyuruyor ki: “Siiphe yok ki ben Allah’tm. Benden baska higbir ildh yoktur. O halde bana kulluk et ve beni
anmak i¢in namaz kil” (Téha,14).

Bir kigiye namazin farz olmasi igin, Miisliiman, Akil sagli1 yerinde ve Ergenlik ¢cagina gelmis olmak sarttir
Namaz Cesitleri

Farz Namazlar Farz-1 ayin olan namazlar * Bes vakit namaz « Cuma namazi Farz-1 kifiye olan namaz * Cenaze
namazi Vacip Namazlar *Vitir namaz1 ¢ Bayram namazlar1 ¢« Nezir (adak) namazi * Tavaf namazi Nafile
Namazlar Farz ve vacip namazlar disindaki biitiin namazlar Safil mezhebine gore vacip namaz yoktur. Ancak
namaz kilmay1 adayan bir kimsenin bu adagini yerine getirmesi vaciptir.

Namazin Farzlar
1.Namazin Sartlar

Namaza baglamadan Once yerine getirilmesi gereken sartlar (namazin digindaki farzlar) sunlardir: 1.
Hadestentaharet: Insanin bazi ibadetleri yapmasina engel kabul edilen, hitkmen kirli olma haline hades denir.
Namaz kilacak kisinin duruma gore abdest veya gusiil alarak hadesten temizlenmesi gerekir. 2.
Necasettentaharet: Dinimizce pis sayilan ve duyu organlariyla algilanabilen pisliklere necaset denir. Namaz
kilacak kisinin, namaz kilacag yeri, lizerindeki kiyafetleri ve bedenini necasetten temizlemesi gerekir. 3. Setr-i
avret: Erkeklerin gobekle diz kapagi dahil olmak iizere ikisinin arasinin; kadinlarin da yiiz, eller ve ayaklar
diginda biitiin viicudunun namaz kilman siire boyunca &rtiilii olmasi gereklidir. 4. Istikbal-i kible: Namaz kilmak
icin kibleye, yani Kabe’ nin bulundugu yone donmek gerekir. 5. Vakit: Her namazin kendine ait bir vakti vardir
ve her namaz kendi vaktinde kilinir. 6. Niyet: Namaz yalnizca birtakim sekillerin yerine getirilmesi degildir. Bu
hareket ve sekillerin namaz amaciyla yapilmasi sarttir. Ayrica kilinacak namazin hangi namaz oldugunun da
bilincinde olunmas1 gerekir. $afi1 mezhebinde niyet namazin sartlarindan degil, ilk riikkniidiir.



Yiice Rabbimiz buyuruyor ki: “Miiminler, gercekten kurtulusa ermislerdir. Onlar ki namazlarinda derin saygi
icindedirler. Onlar ki faydasiz islerden ve bos s6zlerden yiiz ¢evirirler” (Mii’mindn 23 / 1-3).

2.Namazin Riikiinleri

Namazin sartlarini yerine getiren kisi artik namaz kilmaya hazirdir. Namaz esnasinda yapilmasi gereken riikiinler
(namazin icindeki farzlari) ise sunlardir: 1.Iftitah tekbiri: Namaza Allah’in yiiceligini ifade eden “Allahiiekber”
soziiyle baslamak. 2.Kiyam: Namazda ayakta durmak. 3. Kiraat: Kur’an’dan bir siire veya birkac ayet (Safii
mezhebine gore Fatihaslresini) okumak. 4. Riik{: Elleri dize koyarak Allah’in huzurunda egilmek. 5. Siicd:
Alin, burun, iki diz, iki el ve iki ayagi yere koyarak Allah’in huzurunda yere kapanmak. 6. Ka‘de-i ahire:
Namazin sonunda Ettehiyyatii duasini okuyacak kadar oturup beklemek. 7. Safil mezhebine gore Ettehiyyatii
duasindan sonra Peygamber Efendimize(s.a.s.) salat okumak. Safii mezhebinde bunlara ilaveten ta‘dil-i erkan da
namazin riikiinlerindendir. Ta‘dil-i erkan, biitiin riikiinleri tam, diizgiin, yerli yerinde yapmak demektir. Ornegin
riikidan dogrulduktan sonra bir siire ayakta beklemek, iki secde arasinda bir siire oturmak...

Namazin Vécipleri

Namazin riikiinlerini sirasina uygun olarak yerine getirmek ¢ Riikiinleri geciktirmeden, araya bir ildve yapmadan
yerine getirmek * Namazin her rek‘atindaFatihastiresini okumak ($afii mezhebine gore riikiinlerindendir.) ¢ Farz
namazlarm ilk iki rek‘atinda, diger namazlarin her rek‘atindaFatiha’dan sonra kisa bir siire veya birkag¢ ayet
okumak (Safii mezhebinde biitiin namazlarda sadece ilk iki rek‘attaFatiha’dan sonra birka¢ ayet okumak
siinnettir.) * Tek basina namaz kilarken 6gle ve ikindi namazlar ile glindiiz kilinan nafile namazlarda kiraati
sadece kendisinin duyabilecegi kadar kisik sesle yapmak « Secdede alin ile birlikte burnu da yere koymak « Ug
ve dort rek‘ath namazlarda ikinci rek‘atin sonunda oturmak e Ikinci rek‘atta ve son rek‘atta otururken
Ettehiyyatii duasim1 okumak ¢ Namazin sonunda saga ve sola seldm vermek ¢ Vitir namazinda kunut duasi
okumak (Safii mezhebine gbre ramazanin son on bes giiniinde kunut duasi okumak siinnettir) ¢ Bayram
namazlarinda her rek‘atta ilave ii¢ tekbir almak (Safii mezhebine gére birinci rek‘atta 7, ikinci rek‘atta 5 tekbir
getirilir ve bu siinnettir.) « Sehiv secdesi yapilmasi gereken bir durum séz konusu ise sehiv secdesi yapmak (Safii
mezhebine gore siinnettir.)

Yiice Rabbimiz buyuruyor ki: “Sabrederek ve namaz kilarak (Allah’tan) yardim dileyin. Siiphesiz namaz, Allah’a derinden
saygi duyanlardan baskasina agir gelir” (Bakara 45).

Namazi Bozan Durumlar

* Namazin sartlarindan ya da riikiinlerinden birini terketmek ¢ Konusmak ¢ Digaridan birinin verdigi selami
almak « Birisine selam vermek ¢ Bir sey yiyip igmek (Namazdan 6nce yenen bir maddeden disler arasinda kalan
kirintilart yutmak namazi bozmaz.) ¢ Sabah namazini kilarken giinesin dogmasi, bayram namazin kilarken zeval
vaktinin gelmesi, cuma namazini kilarken ikindi vaktinin girmesi (Safii mezhebine gore bu durumlarda namaz
bozulmaz.) ¢ Disaridan bakildiginda kisinin namaz kildiginin anlagilmayacagi derecede namazla ilgili olmayan
davraniglarda bulunmasi ¢ Namaz kilarken abdestin bozulmasi « Namazda iken gogsii kibleden ¢evrilmek e
Kendi isitecegi kadar giilmek (Baskasi isitecek kadar giiliiniirse Hanefl mezhebine gore abdest de bozulur. Safii
mezhebine gore abdest bozulmaz.)  Gereksiz yere yiiriimek veya iki ayagim yerden kaldirmak » Ortiilmesi
gereken yerlerin agilmasi ve namazin bir riikniiniin yerine getirilebilecegi bir siire boyunca agik kalmasi ¢
Teyemmiim alarak namaza duran kimsenin suyu bulmasi veya suyu kullanma imkanina kavugmasi * Mest giyen
kimsenin mest siiresinin namazda iken bitmesi * Bayilmak ¢ Cemaatle namaz kilarken imamin hizasindan 6ne
geemek ¢ Bir yere dayanarak uyumak ¢ Ayni namazi cemaatle kilan kadin ve erkegin ayni hizada olmasi (Hanefi
mezhebine gore erkegin namazi bozulur, kadiinki bozulmaz. $afil mezhebine gore ise her ikisinin de namazi
bozulmaz.) * Namazdayken namaza engel bir pisligin elbiseye veya namaz kilinan yere bulagsmasi ¢ Kiraati
anlam1 bozacak sekilde yanlis yapmak ¢ Namazi tamamlamadan dnce kasitli olarak selam vermek (Unutarak
selam verme durumunda konusmadik¢a ve fazla hareket edilmedik¢e namaz bozulmaz, kalan kisma devam
edilerek namaz tamamlanir.)

Sehiv Secdesi

Yanilma sebebiyle, namazin farzlarindan birinin geciktirilmesi ya da vaciplerinden herhangi birinin terkedilmesi
veya geciktirilmesi durumunda namazin sonunda sehiv secdesi yapmak vacip (Safil mezhebine gore siinnet)
olur. Véaciplerin kasten terkedilmesi hélinde namazi yeniden kilmak gerekir. Sehiv secdesi soyle yapilir: °
Namazin son oturusunda Ettehiyyatii duas1 okunduktan sonra saga ve sola veya sadece saga selam verilir. Safii
mezhebinde Ettehiyyatii’den sonra AllahiimmeSalli ve Rabbena dualar1 da okunur, selam verilmez. * Namaz



secdesi gibi iki secde daha yapilir. « Ka‘dedeEttehiyyati, Salli, Barik, Rabbena dualar1 okunup selam verilir.
Safii mezhebine gore sehiv secdesinden sonra bir sey okunmaz. Sadece selam verilir..

Namazin Kilinis1 (iki Rek‘atlik Ornek)

“Allah rizast i¢in ... namazini kilmaya niyet ettim” denilerek eller kaldirilir ve kulaklara gotiiriiliir. Eller
kulaklara kaldirilirken “Allahiiekber” denir. ¢ Erkekler ellerini gobegin altinda, kadmlar g6gsiin istiinde
baglarlar. Safii mezhebine gore kadinlar da erkekler de ellerini gobegin iistiinde baglarlar. ¢ Siibhaneke
(SafiilerdeSiibhaneke yerine Veccehtii duast okunur. * Eiizii besmele ¢ekilerek Fatihasiresi okunur. Ardindan bir
stire veya birkag ayet okunur. « “Allahiiekber” denilerek riikaya gidilir. Riikida iken ii¢ defa “StibhaneRabbiye’l-
azim” denir. * “Semiallahii limen hamideh” denilerek riikiidan kalkilir ve “Rabbenaleke’l-hamd” denir. °
“Allahiiekber” denilerek secdeye varilir. * Secdede iken ii¢ defa “SiibhaneRabbiye’l-a‘1a” denir. «“Allahiiekber”
denilerek oturulur. * Tekrar “Allahiickber” denilerek secdeye varilir.eikinci secdede iken de iic defa
“StibhdneRabbiye’l-a‘1a” denir. * “Allahiiekber” denilerek ikinci rek‘at icin ayaga kalkilir. Boylece bir rek‘at
tamamlanmis olur. * Eller birinci rek‘attaki gibi baglanarak kiyamda (miimkiinse ayakta) durulur. « Besmele
cekilerek FatihasGresi okunur. Ardindan bir sire veya birkag ayet okunur. ¢ “Allahiiekber” denilerek riikGiya
gidilir. Riikfida iken ii¢ defa “SiibhdneRabbiye’l-azim” denir. * “Semiallahii limen hamideh” denilerek riikiidan
kalkilir ve “Rabbenaleke’l-hamd” denir.+“Allahiiekber” denilerek secdeye varilir. * Secdede iken {i¢ defa
“SiibhdneRabbiye’l-a‘1a” denir. *“Allahiiekber” denilerek oturulur. Tekrar “Allahiiekber” denilerek secdeye
varilir. » Secdede iken diger secdelerde oldugu gibi ii¢ defa “SiibhaneRabbiye’l-a‘1a” denir. ¢ “Allahiiekber”
denilerek oturulur. *Otururken Ettehiyyatii, Salli, Barik, Rabbena ve Rabbenagfirli dualari okunur.e Dualarin
okunmasi bitince, bas once saga dogru hafif¢e dondiiriilerek “es-Selamiialeykiim ve rahmetullah” denir. ¢
Ardindan bas sola dogru hafifce dondiiriilerek “es-Selamiialeykiim ve rahmetullah” denir. « Bu sekilde iKi
rek‘atlik namaz bitirilir. Erkeklerle kadinlarin namaz kilis bigimlerinde bazi farkliliklar vardir. Namazlarda
kadinlarin erkeklerden ayrildigi hususlar sunlardir: * Kendi basina namaz kilacak erkekler, ezan okurlar, kamet
getirirler. Kadmlar ise ezan okumazlar, kamet getirmezler. iftitah (baslangic) tekbirini alirken erkekler ellerini,
bagparmaklar kulak yumusaklarina degecek sekilde kaldirirlar. Kadinlar ise el parmaklarinin uglart omuzlari
hizasina gelecek kadar kaldirirlar. « Namazda erkekler, ellerini gobeklerinin altinda baglarlar, sag ellerini sol
elleri iizerine koyup sag elleri ile sol bileklerini kavrarlar. Kadnlar ise ellerini gogiisleri iizerinde baglarlar, sag
ellerini sol elleri {izerine halka yapmaksizin koyarlar. « Erkekler, riikkéi durumunda dizlerini dik ve sirtlarini diiz
tutarlar. Kadinlar sirtlarini erkekler gibi diiz tutmazlar, daha egimli bir durusla riik@l yaparlar. * Erkekler, secdede
kollarini ve uyluklarini sirtlarindan uzak tutarlar ve kollarini yere degdirmezler. Kadinlar ise, secdede karmlarin
uyluklarina yapistirtp kollarini yanlarina temas ettirirler. « Oturusta (ka‘de) ve secde aralarinda erkekler sol
ayaklarin1 saga dogru yatirarak {izerine otururlar ve sag ayaklarinin parmak uglarini kibleye dogru dikerler.
Kadinlar ise ayaklarini sag tarafa yatirarak yere otururlar. Safii mezhebine gore vitir namazini kilmak stinnettir. *
Séfil mezhebinde Siibhaneke duasi yerine birinci rek‘attaiftitah (veccehtii) duast okunur. Not ikindi ve yatsi
namazlarimin siinnetleri bu ¢izelgeye gore kilinir. * Safii mezhebinde {igiincii rek’atta Fatiha’dan 6nce herhangi
bir dua okunmaz.

Namaz Vakitleri

+ Sabah namazi vakti Tan yerinin agarmaya baslamasindan giinesin dogusuna kadar olan siire. * Ogle namaz
vakti giinesin tepe noktasini biraz asmasiyla baslar. « ikindi namaz1 vaktine kadar 6gle namazi kilmabilir. Her
seyin gdlgesinin boyu kendi boyunun iki katina ulastiginda ikindi namazi vakti girer. Giinesin batmasiyla ikindi
namazi vakti sona erer. * Aksam namazinin vakti giinesin batisiyla birlikte baslar. Giines battiktan sonra ufukta
bir kizillik olusur. Safii mezhebine gore kizillik kayboldugunda aksam namazinin vakti sona erer. Bu kizilliktan
sonra ufukta bir beyazlik belirir. Hanefi mezhebine gore aksam namazinin vakti bu beyazligin kaybolmasiyla
sona erer. * Aksam namazinin vaktinin ¢ikmastyla yatsi namazinin vakti girer. Sabah namazi vakti girinceye yani
tan yeri agarmaya baslayincaya kadar yats1 namazi kilinabilir. « Giines dogarken, giines tam tepedeyken ve giines
batarken higbir namaz kilinmaz. Ancak baglanmis olan ikindi namazinin farzi, aksam namazinin vakti girse bile
tamamlanir.

Yiice Rabbimiz buyuruyor ki: “Namaz, miiminlere belirli vakitlere bagl olarak farz kilinmistir” (Nisa 4 / 103).
Cuma Namazi

Cuma namazinin bir kimseye farz olmasi i¢in kisinin su sartlar1 tasimasi1 gerekir: « Akil saglig1 yerinde olmak
Ergenlik ¢agina gelmis olmak ¢ Erkek olmak * Ozgiir olmak (Ké&le ve tutuklulara cuma namazi farz degildir.)

Seferi olmamak < Saglikli olmak (Camiye gidemeyecek kadar hasta olanlara veya cuma namazina gittiginde
hastalig1 artma ya da hastaligini bagkalarina bulastirma ihtimali olanlara cuma namazi farz degildir.) « Camiye



gitmesine engel olacak bir sakatligi olmamak (Boyle bir sakatlig1 olan kisiyi camiye gotiirecek biri varsa cuma
namazi yine farz olur.) Bu sartlar1 tasimayan kisiye cuma namazi farz degildir. Ancak farz olmadig1 halde yine
de cuma namazi kilarsa ayrica 6gle namazim kilmasina gerek yoktur. Cuma namazi kilan kadin igin de ayni
hiikiim gecerlidir. Cuma namazinin gegerli olmasi igin ise su sartlarin yerine gelmesi gerekir: « Ogle vaktinin
girmis olmasi1 * Cuma namazinin farzindan 6nce hutbe okunmasi ¢ Cuma namazi kilinan yerin herkese acik
olmasi » Imamdan baska en az ii¢c erkek cemaatin (Safii mezhebine gére imamla beraber 40 kisi) bulunmasi *
Cuma kilinan yerin sehir, kasaba veya koy gibi bir yerlesim yeri olmasi

Yiice Rabbimiz buyuruyor ki: “Ey iman edenler! Cuma giinii namaz igin ¢agr1 yapildig1 zaman, hemen Allah’in
zikrine kosun ve aligverigi birakin. Eger bilirseniz bu, sizin i¢in daha hayirlidir” (Cum‘a 62 / 9).

Kilinisi

Cuma Namazi 4 rek‘at ilk siinnet, hutbe 2 rek‘at farz 4 rek‘at son siinnet seklinde kilinir.e Once 6gle namazinin
ilk stinneti gibi dort rek‘at (Safil mezhebine gore iki rek‘at) cuma namazinin ilk siinneti kilinir. *Ardindan cami
icinde ezan okunur. * Imam minbere cikarak hutbe okur. Hutbe okunurken kimseyle konusulmaz, sessizce
dinlenir. Safii mezhebine gére imam bir hata yapacak olursa sadece bu hatayr diizeltmek i¢in konusulabilir. *
Hutbeden sonra kamet getirilir ve cuma namazinin iki rek‘atlik farzi cemaatle kilinir. * Farz kilinirken cemaat
Siibhaneke duasimi (Safil mezhebine gore Veccehtii duasini) icinden okur. Eiizli besmele ¢eker. Bundan sonra
cemaat bir sey okumadan imami dinler. Imam kiraati aciktan yapar. (Safi mezhebine gore cemaat Fatihastiresini
icinden okur.)  Farzdan sonra yine 6gle namazimin ilk slinneti gibi dort rek‘at cuma namazinin son siinneti
kilinir. Safii mezhebine gore 6gle namazinin son siinneti gibi iki rek‘at siinnet kilinir. + Cuma namazi 6gle
namazi vaktinde kilindig i¢in tekrar 6gle namazi kilinmaz. Cuma namazini kilan kisinin tizerinden 6gle namazi
borcu diiser.

Cenaze Namazi

Olen bir insan icin yapilmas: gereken gorevler onu yikamak, kefenlemek ve onun cenaze namazini kilmaktir.
Cenaze namazi, 6lii i¢in dua etmektir, 6lii yikanip kefenlendikten sonra kilinir. Cenaze namazi, farz-1 kifayedir.
Bir grup, hatta bir tek miisliimanin kilmasi ile biitiin miisliimanlarin tizerinden sorumluluk kalkmig olur. Cenaze
namazi ayakta kilinir. Bu namazda riikli ve secde yapilmaz. Diger namazlar1 bozan durumlar cenaze namazini da
bozar.

Kilinig1

+ Cenaze, musalld tasimin iizerinde bulunur. Imam, cenazenin gogiis hizasinda (Safii mezhebine gére cenaze
erkek ise basinin hizasinda, kadinsa viicudunun orta kismi hizasinda) durur. Cemaat de onun arkasinda saf tutar.
* “Niyet ettim Allah i¢in namaza, 6lii i¢in duaya, uydum er/ hatun kisi i¢in imama” seklinde niyet edilerek
imama uyulur. » iImanmin ardindan eller kaldirilarak tekbir alnir. Sonra eller diger namazlardaki gibi baglanir.
Imam ve cemaat sessizce Siibhaneke duasini “ve cellesenaiik” kismiyla birlikte okurlar. Safii mezhebine gére ise
Siibhaneke duasi yerine Fatihastiresi okunur. ¢ Eller kaldirilmadan (Safii mezhebinde eller kaldirilarak) imam
aciktan, cemaat de i¢inden “Allahiiekber” der ve sonra sessizce AllahiimmeSalli ve Barik dualarimi okurlar. °
Yine ayn1 sekilde tigiincii tekbiri alirlar ve i¢lerinden cenaze duasini okurlar. Cenaze duasini ezbere bilmeyenler
“Rabbend” dualarindan birini veya bildigi bagka bir dua ayetini okur. « Duadan sonra dordiincti defa tekrar
“Allahiiekber” denilerek eller kaldirilmaksizin (Safii mezhebinde eller kaldirilarak) tekbir alinir. Bunun
arkasindan saga ve sola selam verilerek namaz bitirilir. Safii mezhebine gore tekbirle seldm arasinda kisa bir dua
okunur.

Bayram Namazi

Bayram namazlar1 yilda iki defa, ramazan bayraminda ve kurban bayraminda kilinir. Bayram namazi cemaatle
kilinan vacip (Safii mezhebine gore siinnet) bir namazdir ve iki rek‘attir. Cuma namazi kimlere farz ise bayram
namazi da onlara vaciptir. Hutbe hari¢ olmak iizere cuma namazinin gegerlilik (sthhat) sartlar1 bayram namazinin
da gegerlilik sartlaridir. Ancak cuma namazinda hutbe sartken ve namazdan 6nce okunurken bayram namazinda
siinnettir ve namazdan sonra okunur. Bir de bayram namazinda imamdan bagka bir kiginin olmasi namazin
gegerli olmasi i¢in yeterlidir. Bayram namazinin vakti, giinesin dogusu sirasindaki kerahet vaktinin ¢ikmasindan
sonra baglar, zeval (giinesin tepe noktasini agmasi) vaktine kadar devam eder. Bir 6ziir sebebiyle ramazan
bayrami namazi ikinci giin zeval vaktine kadar, kurban bayrami namazi da {iglincii giin zeval vaktine kadar kilina
bilir. 1.Tekbir Siibhaneke duasi 2. Tekbir Salli ve Barik dualar1 3. Tekbir Cenaze duasi 4. Tekbir ve Selam



Kilinist

* “Ramazan/kurban bayrami namazini kilmaya niyet ettim, uydum hazir olan imama” diyerek niyet edilip iftitah
tekbiri alinir. « Hem imam hem de cemaat, sessizce “Siibhdneke” duasini (Safii mezhebine gore Veccehtii
duasini) okurlar. » imam ellerini kaldirarak agiktan ii¢ defa (Safil mezhebine gore yedi defa) tekbir alir; cemaat
de aynmi sekilde bu tekbirleri alir. » Birinci ve ikinci tekbirlerde eller yana salinir, iiglinciiden sonra yana
salinmadan eller baglanir. Safii mezhebine gore her tekbirde eller kaldirilir ve ardindan baglanir. « imam i¢inden
elizii besmele ¢ekerek agiktan Fatiha ile birlikte bir siire veya bir kagéyet okur. Cemaat ise okumayip dinler. ©
Daha sonra riik@i ve secde yapilir. Boylece birinci rek‘at tamamlanmis olur. « Secdeden sonra tekbir getirilerek
ikinci rek‘ata kalkilir. Besmele cekilir. Imam agiktan Fatiha ile birlikte bir siire veya birkag ayet okur. Cemaat
ise yine okumayip dinler. « 11k rek‘atta oldugu gibi ii¢c defa tekbir alinir. (Safii mezhebine gore bes defa tekbir
getirilir ve bu tekbirler ikinci rek‘atin hemen basinda, kiraatten Once yapilir). Tekbirler alinirken eller
baglanmaz, yana salinir. Ugiincii tekbirden sonra eller baglanmadan dérdiincii tekbir alinip riikiiya varilir ve
sonra secde yapilir. « Ka‘dedeEttehiyyatii, Salli ve Barik ile Rabbena dualar1 okunarak selam verilir. « Namazdan
sonra imam minbere ¢ikip hutbe okur. Hutbeye baglarken tesrik tekbiri getirir ve cemaat de buna eslik eder.

Tesrik Tekbiri

Kurban bayraminmarefe giinii sabah namazindan baglayarak bayramin dordiincii giinii ikindi namazina kadar
(ikindi namazi1 dahil) 23 vakitte farz namazlardan sonra tesrik tekbiri getirmek vaciptir. Allah biiyliktiir. Allah
bliyiliktiir* Allah’tan bagka higbir ilah yoktur Allah biiyiiktiir Allah biyiiktiir Hamd Allah’a mahsustur * Safii
mezhebine gore tekbir sayisi iki degil, ligtiir.

Teravih Namazi

Teravih namazi, ramazan ayinda kilinan siinnet bir namazdir. Teravih, orucun degil, ramazan ayinin siinnetidir.
Bundan dolayr herhangi bir sebepten 6tiirli oru¢ tutamayanlar da teravih namazi kilabilirler. Teravihi kadin
erkek, yerlesik yolcu, herkes kilabilir. Teravih namazinin vakti, yatst namazinin kilinmasindan sonra baslar,
fecrin dogusuyla sona erer.

Kilinisi

Teravih yalniz kilinabilecegi gibi cemaatle de kilinabilir. Yats1 namazinda cemaate yetisemeyen kimse teravih ve
vitir namazlarinda imama uyabilir. Bu durumda 6nce yatst namazini kilar, sonra imama uyar. Kilamadiklarini1 da
sonra kilar. Cemaatle kilindiginda imam kiraati agiktan yapar, cemaat ise susup dinler. Teravih namazi, dort
rek‘atta veya iki rek‘atta bir seldm verilerek toplamda en az sekiz, en ¢cok yirmi rek‘at olarak kilinir. iki rek‘atta
bir selam verilirse sabah namazinin siinneti gibi, dort rek‘atta bir selam verilirse yats1 namazinin siinneti gibi
kilinir. Her selam veristen sonra biraz dinlenilir. Bu dinlenme esnasinda dualar edilir. Cemaatle kilinan teravih
namazinin ardindan vitir namazi da kilinabilir. Safii mezhebinde teravih namazi ikiser rek‘at olarak kilinir.

Sevgili Peygamberimiz(s.a.s.) buyuruyor ki: “Kim ramazanin faziletine inanarak ve sevabini Allah’tan bekleyerek teravih
namazini kilarsa gegmis giinahlar1 bagiglanir” (Miislim, “Miisafirin”, 173).

Tilavet Secdesi

Kur’an-1 Kerim’deki secde ayetlerinden biri okunur veya dinlenirse tildvet secdesi yapmak gerekir. Tilavet
secdesinde sadece bir defa secde yapilir. Hanefli mezhebine gére secdeden sonra oturmak veya selam vermek
gerekmez, Safil mezhebine gore gerekir.

Yapilist

* “Niyet ettim Allah rizasi igin tilavet secdesi yapmaya” diyerek niyet edilir. ¢ Eller kaldiriimadan “Allahiiekber”
diyerek dogrudan secdeye varilir. « Secdede ii¢ kere “Siibhane Rabbiye’l-a‘la” denir. Safil mezhebine gore
bunun ardindan oturulur ve seldm verilir. « “Allahiiekber” diye ayaga kalkilir. ¢ Ayakta “Semi‘nd ve
eta‘nagufranekeRabbena ve ileyke’Imasir” denir. Boylece tilavet secdesi tamamlanmis olur
Yolcunun Namazi

Bulundugu yerlesim yerinden en az 90 km. uzaga giden ve gittigi yerde on bes giinden ($afii mezhebine gore
dort giinden) daha az kalan kisiler dinimizce yolcu sayilir. Gidisi, doniisli ve kaldig1 siire boyunca yolculuk



hiikiimlerinden yararlanir. Yolculukta, farz namazlarin iki ve ii¢ rek‘at olanlar1 ayn1 sekilde kilinir. Dort rek‘at
olanlar1 ise iki rek‘at olarak kilinir. Safil mezhebine gore isteyen kisi namazlarini kisaltmadan kilabilir.
Namazlarin siinnetlerini yolcu dilerse kilabilir. Cuma namazi ise yolculuk sirasinda farz degildir. Yolculukta
isteyen cuma namazi, isteyen iki rek‘at 6gle namazi kilar.

Hastanin Namazi

Hasta olmak dinimizce namaz kilmamak icin bir mazeret olarak kabul edilmez. Hasta olan kisi ayakta
duramayacak durumda ise oturarak, oturamayacak durumda ise yatarak ima ile namazini kilar. Ima, bas
hareketleri ile namazin riikiinlerinin sadece isaret edilerek birbirinden ayrilmasi anlamina gelir. Ima bile
yapamayacak durumda olan agir hastalardan namaz sorumlulugu diiser. Safii mezhebine gore basiyla ima
yapmaktan aciz olan kisi, kirpikleriyle ima eder. Bunu da yapamaz ise namazin riikiinlerini kalbi ile yerine
getirir. Namazlarm Cem‘i Ogle namaz ile ikindi namazinin, aksam namazi ile de yatst namazinin birlikte
kilinmasia cem* adi verilir. Ogle namazi ve ikindi namazi cemedildiginde dglenin son siinneti ve ikindinin
stinneti kilinmaz. Aksam namaz ile yats1 namazi cemedildiginde de ayni sekilde aksam namazinin siinneti ve
yats1 namazinin ilk siinneti kilinmaz. Farz olan namazlar ara verilmeden pes pese kilinir. Hanefi mezhebine gore
hac esnasinda Arafat vakfesinde 6gle namazi vaktinde, 6gle ile ikindi namazlar1 cemedilir. Ayrica Miizdelife
vakfesinde yatsi namazi vaktinde, aksam ve yatsi namazlari cemedilir. Bunun disinda namazlarda cemS
yapilmaz. Safii mezhebine gore ise Arafat ve Miizdelife vakfeleri disinda su durumlarda da cem* caizdir: ¢ Seferi
olmak < Siddetli yagmur, kar, dolu vb. sebebiyle camiye gitmekte asirt zorluk bulunmasi (sadece namazin
cemaatle kilinmasi durumunda yalniz kilmak yerine cemaatle kilmay1 tercih etmek sebebiyle cemedilebilir).
Safii mezhebine gore bu durumlarda 6gle ve ikindi namazlar ister 6gle, ister ikindi vaktinde cemedilebilir. Yine
ayni sekilde aksam ve yatsi namazlari da ister aksam, ister yatsi vaktinde cemedilebilir.

Cemaatle Namaz

Camilerin, ezan sesinin ve bu sesle camiye kosan insanlarin varligi orada miisliimanlarin yasadiginin
gostergesidir. Peygamberimiz sav’interketmedigi siinneti, miisliiman toplumun siaridir cemaatle namaz...
Nitekim Peygamberimiz sav cemaatle kilinan namazin tek basmna kilinan namazdan yirmi yedi kat daha faziletli
oldugunu miijdelemistir (Buhari, “Ezan”, 30; Miislim, “Mesacid”, 249). Cuma namazi ve bayram namazlari
sadece cemaatle kilinabilir. Bes vakit namazin farzlari ile cenaze namazinin cemaatle kilinmalar1 esastir. Ancak
bireysel olarak kilinmalar1 da miimkiindiir. Cemaatle namaz kilarken imam olacak kiside su sartlar aranir: *
Miisliman olmak < Ergenlik ¢agina girmis olmak ¢ Akil sagligi yerinde olmak ¢ Erkek olmak ¢ Kur’an-1
Kerim’den namazi kildiracak kadar ezberi olmak ve bunlari anlasilir sekilde telaffuzuna dikkat ederek
okuyabilmek * Abdestle ilgili bir 6zrii olmamak (siirekli burun kanamasi, idrarmi tutamamak vb.) * Kekemelik
veya bazi harfleri yanlig telaffuz etmek gibi bir 6zrii bulunmamak

Yiice Rabbimiz buyuruyor ki: “Namaz1 kilin, zekati verin. RiikQi edenlerle birlikte siz de riikii edin”’(Bakara 2
/43).Sevgili Peygamberimiz(s.a.s.) buyuruyor ki: “Bir kimse evinde giizelce temizlenir, sonra Allah’in
farzlarindan bir farz1 yerine getirmek i¢in Allah’in evlerinden birine giderse attig1 adimlardan her biri bir giinahi
silip yok eder; diger adim1 da onu bir derece yiikseltir”(Miislim, “Meséacid”, 282).

Cemaatle Namazin Kilinigi

Hangi namaz kilinacaksa o namaz icin niyet edilir ve o namaz i¢in imama uyulur. « imami baslama tekbiri ile
cemaat de tekbir alir, sonra eller baglanir. Cemaat Siibhdneke duasini iginden okur. Daha sonra hicbir sey
okumadan imamu dinler veya imamin i¢inden okudugu vakitlerde imami bekler. Safii mezhebine gére imam
aciktan da okusa i¢inden de okusa cemaat Fatihas(iresini iginden okur. « Imam tekbirleri yiiksek sesle sdyler,
cemaat de i¢inden “Allahiiekber” diyerek imamin ardindan riikiiya egilir ve secdeye varir. Riiklida, secdede ve
ayakta tesbihleri imam da cemaat de iginden okur. Ik ve son oturusta dualar1 imam da cemaat de iginden okur.
Imam vyiiksek sesle “es-selamiialeykiim ve rahmetullah” diyerek seldm verir. Cemaat de iginden “es-
selamiialéykiim ve rahmetullah” diyerek imamin ardindan selam verir.

Yiice Rabbimiz buyuruyor ki: “Kitaptan sana vahyolunani oku, namazi da dosdogru kil. Ciinkii namaz, insani
hayasizliktan ve kotiiliikten alikor. Allah’1 anmak (olan namaz) elbette en biiyiik ibadettir. Allah, yaptiklarinizi
biliyor”’(Ankebit 29 / 45).

Cemaate Uyma (Iktida) Durumlari.



1.Miidrik, namazin her rekatini imam ile beraber kilan kimsedir. 2.Lahik, namaza imam ile beraber basladig:
halde uyku, abdest bozulmasi gibi bir sebepten dolayir cemaati tamamen ve kismen kagiran kimsedir. 3.Mesbuk,
imama ilk rekatin riktundan sonra uyan kimsedir.

Namaz Kilan Insan...

*Cirkin ve kotii olan her tiirli davranistan korunur. ¢ Allah’in biiyiikliigiinii tekrar tekrar dile getirerek O’na olan
bagliligint kuvvetlendirir. *Daima Allah’t hatirlar, glin boyu her davranisinda Allah’im memnuniyetini
kazanmaya g¢aligir.»Abdest alarak temizligine dikkat eder, temizlik aligkanligi kazanir. Ayrica abdest, kendisine
manevi bir destek saglar. « Belirlenmis zamanlarda namaz kilmakla zamanini planlamay: &grenir. * Giinlik
ugrasilardan, kosusturma ve teldstan siyrilarak, belirli zaman dilimlerinde Rabbiyle iletisim kurmanin
mutlulugunu yasar. * Yiice Allah’in “Ey iman edenler! Sabrederek ve namaz kilarak Allah’tan yardim dileyin.
Siiphe yok ki, Allah sabredenlerle beraberdir” (Bakara 153) ¢agrisina uymus olur ve bu sayede giicliiklere karsi
diren¢ kazanir. » Kildig1 namazlarla i¢ini aydinlatir, kalbindeki nuru arttirir. « Beden, dil, akil, goniil, zaman ve
mekan ile yapilabilecek biitlin tesekkiirleri Allah’a sunma firsati bulur.

Orug

Ramazan ay1 boyunca orug tutmak Islam’in bes sartindan biridir. Akli melekeleri yerinde olan ve ergenlik cagina
gelmis her miislimanin ramazan ayinda orug tutmasi farzdir. Orug¢ tutmak, tan yerinin agarmasindan giin
batimma kadar Allah rizasit i¢in ibadet maksadiyla hicbir sey yememek, icmemek ve cinsel iligkide
bulunmamaktir. Rejim yapmak, saglikli olmak gibi sebeplerden dolay1 a¢ kalmak orug sayilmaz. Zira orug bir
ibadettir. Bundan dolayr da bu biling ve amagla gerceklestirilmesi gerekir. Allah rizasi i¢in tutulan orug,
beraberinde birgok bireysel ve toplumsal fayda da getirerek her sene ramazan aymda miisliimanlarin misafiri
olur. Cemaatle kilman teravih namazlari, birlikte yapilan iftarlar miislimanlarin birlik ve beraberlik duygusunu
giiclendirir. Uykunun en derin aninda kalkip Allah’1 anarak yenilen sahur yemekleri, giin boyu nefsani birgok
arzunun ertelenmesi, agzin sadece yiyecek igecege degil, yalana, dedikoduya, her tiirlii harama kapali tutulmaya
calistlmasi miiminin kendisini Allah’a daha yakin hissetmesini saglar. Boylece oru¢ miisliimanlarin hayatina
rahmet ve bereket getirir.

Yiice Rabbimiz buyuruyor ki: “Ey iman edenler! Allah’a karsi gelmekten sakinmaniz igin orug, sizden
oncekilere farz kilindig: gibi, size de farz kilind1” (Bakaral83).

Bireyin Allah’1 Biitiin Varligiyla Anmasi: Orug

Orug, miikellef olan erkek ve kadinlarin, imsak vaktinden iftar vaktine kadar, Allah rizasin1 kazanma amaciyla,
bilingli olarak hicbir sey yememesi, igmemesi ve cinsel iliskide bulunmamasidir. Allah’in bize emrettigi biitiin
ibadetleri yaparken asil amacimiz Allah’in rizasini kazanmaktir. Ancak bizleri yaratan Rabbimiz, bizlere
emrettigi ibadetlerde hi¢ siiphesiz hem birey hem de toplumla ilgili birgok fayda da var etmistir. Orug da
boyledir. Iste orucun birey ve toplum igin faydalarindan bazilari: « Orug, nefsi terbiye ederek irademizin giiglii
olmasini saglar. * Aglik ve susuzlugun verdigi zorluga dayanmak, tahammiil ve sabir sinirlarimizi genisletir. *
Yemek, igmek gibi bizim i¢in ¢ok 6nemli ve vazgegilemez bir aligkanligt bir ay boyunca Allah i¢in sinirlandira
bildigimizi goriiriiz. Boylece Allah igin her tiirlii kot ve cirkin davraniglardan da uzak durabilecegimizi fark
ederiz. * Oru¢ Allah’a karst samimiyetimizi ve kullugumuzu pekistirir ve gosterir. Zira orug gosteris i¢in
tutulmaz. Ciinkii oruglu oldugumuzu gostererek ispat etme gibi bir imkdnimiz yoktur. * Orug tutarak aglik ve
susuzlugun ne demek oldugunu o6greniriz. Boylece g¢evremizdeki ihtiyag sahibi olan insanlarin durumunu
diisiinme ve onlara yardim etme firsat1 elde etmis oluruz. Orug, insanlar arasinda dayanigma ve yardimlasma
ruhunun giiclenmesini saglar. *« Kur’an, Peygamberimiz(s.a.s.)e ramazan ayinda indirilmeye baglanmistir.
Ramazanda oru¢ tutmak suretiyle Kur’an’in vahyedilmeye baslanmasini kutlamis ve bunun igin Allah’a
stikretmis oluruz. * Orug, ayrica saglimiz a¢isindan da bize bazi faydalar saglar. On bir ay boyunca durmaksizin
caligan bedenimizi orug sayesinde bir ay bakima almis oluruz.

Sevgili Peygamberimiz(s.a.s.) buyuruyor ki: “Bir kimse inanarak ve karsiligini sadece Allah’tan bekleyerek orug
tutarsa gecmis giinahlar1 bagiglanir” (Buhéri, “Savm”, 6).

Orug fle ilgili Kavramlar
* Sahur: Ertesi giinkii oruca bir hazirlik ve niyet olarak imsak vakti girmeden dnce geceleyin yenilen yemegin

adidir. Peygamberimiz (s.a.s.) sahura kalkip yemek yemeyi tesvik etmistir: “Sahura kalkin, sahurda bereket
vardir”(Miislim, “StyAm”, 45). <Imsak: Oruca baglama zamanidir. Tan yerinin agarmasindan az onceki vakittir.



Sabah namazi vaktinin de baglangicidir. » Iftar: Giinesin batmasiyla birlikte orucun sona erdigi ve acildig1 ana
denir. Aksam namazi vaktinin de girdigi zamandir. * Kaza: Yolculuk ve hastalik gibi durumlardan dolay: orug
tutulamadiginda ramazan ay1 disinda, kisinin istedigi bir zamanda, tutamadig:1 glin sayisinca oru¢ tutmasina
denir. « Fidye: Yaslilik ve hastalik gibi cesitli sebeplerden 6tilirli zamaninda tutulamayan, daha sonra da kaza
edilemeyecek olan her bir giin orug i¢in kisinin kendi yedigi bir giinliik yemek miktarini para olarak bir fakire
vermesi ya da bir fakiri bir giin doyurmasidir. * Fitre: Ramazan ayma ve onda elde ettigimiz berekete bir
tesekkiir ifadesi olarak bayram namazindan once verilmesi gereken sadakaya denir. Orug tutsun ya da tutmasin
Miisliiman ve dinen zengin olan herkesin fitre vermesi vaciptir. Fitrenin 6lgiisii bir kiginin sabahli aksamli bir
giinliik gidasinin ortalama bedelidir. * Mukabele: Ramazan ay1 boyunca cami, mescit ve evlerde bir kisinin
okuyup digerlerinin takip etmesi suretiyle Kur’an-1 Kerim’in bastan sona okunmasi ve dinlenmesidir.

Yiice Rabbimiz buyuruyor ki: “Safagin aydinligi gecenin karanligindan ayirt edilinceye (tan yeri agarincaya)
kadar yiyin, i¢in. Sonra da aksama kadar orucu tam tutun” (Bakara 187).

Orug Cesitleri

1.Farz Oru¢ Ramazan orucu Ramazan orucunun kazasiKefaret orucu 2.Vacip Oru¢ Adak orucu, bozulan néafile
orucun kazasi 3. Nafile Orug¢ Farz ve vacip oruglarin disinda tutulan oruglar. 4. Mekruh Oru¢ Ramazan bayrami
nin birinci glinii ile Kurban bayramimin 4 giinii tutulan orug. Yalniz cuma ve cumartesi giinlerinde tutulan
oruglar.

Orucu Bozan Durumlar

Bilerek bir sey yemek veya igmek, Agza giren yagmur, kar ve doluyu bilerek yutmak, Kendiliginden gelen
kusmugu bilerek yutmak, Disler arasinda sahurdan kalan, nohut tanesinden biiyiik artig1 bilerek yutmak, Cinsel
iliskide bulunmak Giines batt1 sanarak iftar etmek

(Oruglu oldugunu unutarak yemek igmek (Hatirlandiginda yeme igmeye son verilip oruca devam edilir), agza
giren yagmur, kar ve doluyu farkinda olmadan yutmak, agizdaki tiikiiriigii yutmak, disler arasinda sahurdan
kalan, nohut tanesinden kiigiik artig1 yutmak ise orucu bozmaz.)

Oru¢ Hakkinda Bazi Bilgiler:

*Ramazan bayraminin birinci giinii ile kurban bayraminin dort giiniinde orug tutmak tahrimen mekruhtur. Safii
mezhebinde ise haramdir. « Hayiz ve nifas halindeki kadmnlarin oru¢ tutmasi haramdir. *Baslanmis bir ramazan
orucunu mazeretsiz bozan bir kisinin orucunu kazi etmesi ve kefaret 6demesi gerekir. Safii mezhebinde
baslanmis orug cinsel miinasebet ile bozulmugsa kefaret gerekir. Yeme i¢me ile bozuldugunda keféaret gerekmez.
Orucun kefareti bir kole azat etmek, bu miimkiin degilse araliksiz olarak iki ay orug tutmak, buna giig
yetirilemiyorsa 60 fidye 6demektir. * Ramazan orucu, nafile orug ve giinii belirlenmis adak orucu i¢in aksamdan
baslayarak orug tutulacak giiniin kusluk vakti ¢ikana kadar niyet edilebilir. Safii mezhebine gore farz orucun
niyeti imsak vaktine kadardir. Sonraya birakilamaz. ¢« Kaza orucu, keféret orucu ve giinii belirlenmemis adak
orucu igin aksamdan baslayarak orug tutulacak giiniin imsak vaktine kadar niyet edilmis olmalidir. Iftar Duast
Allah’im! Senin i¢in oru¢ tuttum, sana inandim, sana giivendim. Senin rizkinla orucumu a¢tim ve ramazan
aymin yarinki orucuna da niyet ettim. Benim ge¢mis ve gelecek glinahlarimi bagigla. Ramazan orucunda her giin
icin ayr1 ayrt niyet edilir. « Oru¢ tutmak kisinin sagliina zarar verecek veya onu ciddi anlamda sikintrya
sokacaksa su durumlarda ramazan orucu kazaya birakilabilir: yolculuk, hastalik, hamilelik, ¢ocuk emzirme,
yaslilik, zor ve mesakkatli bir iste ¢aligip baska bir is bulma imkaninin bulunmamasi.

Zekat

Zekat, Islam dininin bes esasindan biridir. Sahip olunan mallardan dinimizce belirlenmis bir miktarimin, Kur’an-1
Kerim’de belirtilen kimselere, sartlarina uygun olarak Allah rizasi icin ddenmesi demektir. Zekat vermek,
gerekli sartlar1 tasiyanlara farzdir. Kimin, kime, hangi maldan, ne kadar zekat vermesi gerektigi ile ilgili olarak
dinimizce belirtilmis Olgiiler bulunmaktadir. Bunlar ilgili {initede ayrintilariyla ele alinmaktadir. Zekat,
Kur’an’da pek ¢ok yerde namazla birlikte anilmistir. Bu da zekatin, miisliimanin hayatinda dinin diregi sayilan
namaz kadar 6dnemli olduguna isaret eder. Zekat sayesinde miisliiman, elindeki varliklarin aslinda kendisine ait



olmadigini, hepsinin Allah’in emaneti oldugunu hatirlar. O’nun verdiklerini O’nun kullar1 i¢in harcama bilinci
kazanir. Bu, onun sadece mali miilkii konusunda degil, sahip oldugu biitiin nimetler icin siikreden ve siikriin
geregini yerine getiren bir kul olmasini saglar.

Yiice Rabbimiz buyuruyor ki: “Allah’in rizasin1 kazanmak arzusuyla ve kalben mutmain olarak mallarin1 Allah
yolunda harcayanlarin durumu, yiiksekce bir yerdeki giizel bir bahgenin durumu gibidir ki bol yagmur alinca iki
kat iiriin verir. Bol yagmur almasa bile ona ¢iseleme yeter. Allah, yaptiklariniz1 hakkiyla gorendir” (Bakara265).

Paylasma ve Yardimlasma Ibadeti: Zekat ve Sadaka

Yardimlagma ve paylagma insanin yaratilistan sahip oldugu hasletlerden biridir. Zekat insanin fitratinda var olan
bu hasleti agiga ¢ikarir, harekete gegirir ve gelistirir. Tabiatindaki bencilligin etkisiyle yardimlagma ve paylagsma
hasletinin zayiflamasim1 ve gitgide yok olmasini Onler, insana verebilme yani infak bilinci kazandirir. Zekat
insant cimrilik, bayagilik, bencillik, baskasinin malina géz dikme, ¢ekememezlik, ben merkezcilik, bireycilik,
cikarcilik, eli sikilik, hazeilik, istigna, kibir, menfaatcilik, vurdumduymazlik, nankdrliik, mal diiskiinligii gibi
kirlerden temizler. Insanda alcakgoniilliiliik, comertlik, dayanigma, destek olma, digerkamlik, fedakarlik, hayirse
verlik, infak, iyilik, merhamet, muavenet, miizaheret, bol ellilik, kadirsinaslik, stikiir gibi hasletleri gelistirir.

Zekat1 verilmeyen mal dinimizce kirli kabul edilir. Mal ancak zekati verildigi zaman temizlenmis olur. Boylece
zekatini veren miisliiman, hem malini manevi kirlerden arindirmanin hem de ruhen armmanim mutlulugunu elde
eder. Diger taraftan sevindirdigi yoksulun duasini almanin mutlulugu ise bir miisliiman igin paha bicilmezdir.
Ancak zekat, zenginin fakire bir lutfu degildir. Fakirin zenginin malindaki hakkidir. Zira zengine o mal ve
serveti veren Allah’tir. Allah’m yardimi ve ihsani olmasa o kisi bu serveti elde edip zengin olamazdi. Miisliiman
kimse de bu biling ve duyarlilikla, siikriin sadece s6zle olamayacag: bilinciyle verdigi zekati veya sadakayi,
yaptigi iyilikleri kendi adina bir 6viing ve gurur kaynagi haline getirmez.

Zekatin dini bir yiikiimliiliikk olmasi, yardimin, goniillii ve severek yapilmasina vesile olur. Bir seyi severek ve
g0oniillii olarak yapmak, o seyin insanda bir meleke héline gelmesine yardimci olur. Artik zekat vermek, veren
insanda zevke doniisiir. Nimetleri vereni hatirlayarak, O’nun verdiginin bir kismini ihtiya¢ sahiplerine aktarma
suuru denilebilecek bu anlays, Islam’daki sosyal yardimlasma ve dayanismanin temelini olusturur. Bir toplumda
paylasma ne kadar dengeli olursa toplumsal baris da o kadar saglam olur. Zenginler, ihtiyaci olanlara el uzatir,
onlara destek olur ve onlarin sikintidan kurtulmalarina yardimci olurlarsa zengin ile yoksul arasinda gii¢lii bir
bag tesekkiil eder. Bu giiclii bag da toplumsal huzuru ve birlikteligi dogurur. Bir toplumda birlik ve beraberlik
ruhu gii¢lii olmazsa o toplum hem ahlak hem adalet agisindan zayiflar, yozlasmaya ve gii¢siizlesmeye baslar.

Islam’a gore miisliimanlar bir bedene benzer. Bedenin bir organi hastalandigi veya rahatsizlandiginda diger
organlar da bundan etkilenir ve act duyar. Tipki bunun gibi, birinin derdi oldugunda miisliimanlarin hepsinin
cani yanar. Toplumda yasayan bir bireyin hayatinda var olan herhangi bir sorundan diger bireyler de etkilenir;
onlar da bundan sikint1 duyar ve kendi ¢apinda ¢oziime katki saglamaya galigir. Bu ¢dziimlerden biri de hemen
hemen her toplumda goriilen dilencilik, hirsizlik ve yankesicilik gibi kotii ve yiiz kizartict durumlarin
azalmasina, hatta ortadan kalkmasina aracilik etmektir. Bdylece bir anlami da temizlemek olan zekat, toplumsal
diizlemde bu amacini gergeklestirmis olur. Zekat sadece mali degil, toplumu da temizleyen bir arag haline gelir.

Yiice Rabbimiz buyuruyor ki: “Mallarinda (yardim) isteyen ve (iffetinden dolay1 isteyemeyip) mahrum olanlar
icin bir hak vardir’(Zariyat 51/19).“Insanlarin mallar1 icinde artsin diye faizle her ne verirseniz, Allah katinda
artmaz. Ama Allah’in hosnutlugunu isteyerek her ne zekat verirseniz; iste bunu yapanlar sevaplarini kat kat
arttiranlardir”(Rim 39).Sevgili Peygamberimiz sav buyuruyor ki: “Veren el, alan elden daha iyidir’(Buhéri,
“Zekat”,18)

Zekat Vermesi Gereken Kisiler

Bir kisinin zekat vermekle yiikiimlii olmasi i¢in kendisinde su sartlarin bulunmasi gerekir: ¢« Miisliiman olmak:
Zekat bir ibadet oldugundan bir kisinin zekatla yilikiimlii olabilmesi i¢in 6ncelikle miisliiman olmasi gerekir.
*Akil saglig1 yerinde ve ergenlik ¢agina gelmis olmak: Hanefl mezhebine gore cocuklarin ve akil hastalarinin
malina zekat dlismez. Safii mezhebine gore ise zekat verecek kadar mala sahip olan akil saglig1 bozuk kisilerin
ve cocuklarin zekatlarim velileri veya vasileri onlar adina verirler. « Ozgiir olmak: Ozgiir olmak, sahip oldugu
mal tizerinde yeterli yetkiye ve o mali kullanma imk&nina sahip olmak demektir. Bu imkandan yoksun olan kisi
zekat vermekle yiikiimlii degildir. * Zengin olmak: Isldim dinine gore zengin “temel ihtiyaglarini karsilayip
borglarini 6dedikten sonra geriye kalan mali nisap miktarina ulasan” kisidir. Bu 6zelliklere sahip olan kisi dinen
zengin sayilir ve elindeki malin {izerinden bir y1l gectikten sonra zekat vermekle yiikiimlii duruma gelir. Elinde



nisap miktar1 veya daha fazla mali oldugu halde, bu birikimi ancak bor¢larinin karsiligi olan kimse de zekét
vermekle yiikiimlii degildir. Zekat verirken yapilan ibadetin zekat oldugu niyetini tasimak gerekir. Yoksa bu
zekat degil, sadaka olarak gegerli olur.

Zekat Verilebilecek Kisiler (Hak Sahipleri)

Zekatin kimlere verilecegi Tevbestresinin 60. ayetinde bildirilmektedir. Buna goére zekat verilebilecek yerler
sunlardir: * Fakirler: Nisap miktar1 mala sahip olmayan ya da sahip oldugu halde mali ihtiyaclarini karsilamaya
yetmeyen kimselerdir. ¢ Miskinler: Bir giinliikk yiyecege bile muhtag olan, hicbir mala sahip olmayan
yoksullardir. « Boyunduruktan kurtarilmas: gerekenler: Koleler, diisman elinde bulunan esirler ve somiirge
altindaki miisliimanlardir. * Borglular: Borcundan fazla olarak nisap miktar1i mala ya da paraya sahip olamayan
kimselerdir. « Yolcular: Yolculuktayken ¢esitli sebeplerden 6tiirii yola devam etme ve memleketindeki malina
veya parasina ulasma imkani bulunmayan kimselerdir. * Zekat memurlari: Devlet adina zekat toplama goérevini
yerine getiren memurlardir. Peygamberimiz(s.a.s.) doneminden itibaren uzun bir siire zekat, devlet araciligiyla
toplanip gerekli yerlere dagitiltyordu. Bu gorevi yerine getiren memurlarin maaglar1 da toplanan zekattan
verilmekteydi. Kalpleri 1sindirilmak istenenler: Misliiman olmus ancak imanlar1 heniiz pekigmemis olanlar,
insanlarin Islim’a girmelerinin 6niindeki engelleri kaldirabilecek kimseler, Miisliiman olmasi iimit edilenler,
Islam’a ve Miisliimanlara zarar vermelerinden endise edilenler bu kapsamda yer alir. » Allah yolunda: islam’in
ylicelmesi ve Miislimanlarin bekasi i¢in sergilenen faaliyetlerde bulunan kisi veya kurulusglar.

Zekat Verilmeyecek Kimseler

Zekat, hak etmeyenlere verildigi takdirde hem zekat ibadeti yerine getirilmemis hem de zekatin bireysel ve
toplumsal faydalar: gergeklesmemis olur. Bunun igin dinimiz zekatin verilecegi yerler gibi asla verilmeyecegi
yerleri de belirlemistir. Bir kisi, ¢ocuk ve torunlarina, esine, anne ile babasina, nine ile dedesine, onlarin anne ile
babalarma zekat veremez. Ayrica Peygamberimizin(sav) soyundan gelenlere, zenginlere ve Isldim’a diismanca
davranan gayrimiislimlere de zekat verilmez.

Yiice Rabbimiz buyuruyor ki: “lyilik, yiizlerinizi dogu ve bat1 taraflarina cevirmeniz(den ibaret) degildir. Asil
iyilik, Allah’a, ahiret gliniine, meleklere, kitap ve peygamberlere iman edenlerin; mala olan sevgilerine ragmen,
onu yakinlara, yetimlere, yoksullara, yolda kalmisa, (ihtiyacindan dolay1) isteyene ve (6zgiirliikleri i¢in) kolelere
verenlerin; namazi dosdogru kilan, zekati veren, antlagsma yaptiklarinda sdzlerini yerine getirenlerin ve zorda,
hastalikta ve savasin kizistigi zamanlarda (direnip) sabredenlerin tutum ve davranislaridir. iste bunlar, dogru
olanlardir. Iste bunlar, Allah’a kars1 gelmekten sakianlarin ta kendileridir” (Bakara 2 / 177).

Zekat1 Verilecek Malla Tlgili Sartlar

*Tam miilkiyet: Zekat1 verilecek malin hem kendisinin hem de saglayacagi kazancin, sahibinin yetkisinde olmasi
gerekir.Rehin (ipotek) altinda bulunan ya da faydalanilmayan mallardan zekat verilmez.

*Nisap: Nisap miktar1 zengin olmanin en alt smiridir. Her malin nisap dlgiisii farklidir. Ornegin bir kisi temel
ihtiyaglart ve borcu disinda su 6l¢iilerde mala sahip olursa nisap miktarina ulagsmis demektir ve zekat vermesi
gerekir: 80,18 gr. altin, 561 gr. giimiis, bunlara denk para veya ticaret mali, 5 deve, 30 sigir, 40 koyun, 653 kg.
toprak iirlinii. Bu miktarlarda bir serveti olan kisi dinen zengin sayilir ve zekat vermekle yiikiimlii olur.

» Artic1 olmak: Malin sahibine kar veya gelir getirebilecek yahut kendiliginden (meseld hayvanlarda dogum
yoluyla) artip cogalabilecek ozellige sahip olmasidir. Bu 6zellige sahip olmayan mallardan zekat vermek
gerekmez.

* Yillanmak: Zekat verilecek malin {izerinden bir kameri yilin gegmesi gerekir. Altin, glimiis, para, ticaret
mallar1 ve hayvanlarda bu sart aranirken toprak {iriinleri, madenler ve definelerde bu sart aranmaz. Bu ikinci
tirdeki mallarin zekat: ele gectigi anda verilir.

« Ihtiya¢ fazlas1 olmak: Bir malin zekatmin verilmesi i¢in o malin, kisinin ve bakmakla sorumlu oldugu
kimselerin havaic-i asliyyesinin diginda olmasi gerekir. Havaic-i asliyye,zekat, fitir sadakast ve kurban
ylkiimliliigliniin belirlenmesi sirasinda asgari zenginlik 6l¢iisii kabul edilen nisap hesaplanirken disarida tutulan
temel ihtiyag¢ giderleridir. Bu ihtiyac giderleri ev, binek, kendisinin ve bakmakla yiikiimli oldugu kimselerin bir
yillik yiyecek ve giyecekleri, lizumlu ev esyalari, sahsi kitaplar, gesitli meslek sahiplerinin mesleklerini
stirdiirmek icin ihtiya¢ duyduklar: aletler ve yasam igin zorunlu olan diger seylerdir. Temel ihtiyaglar, zaman,
ortam ve sartlara gore kismen degisiklik gosterebilir. Buna gore temel ihtiyaglarda dikkate alinacak olan, kisinin



icinde yasadig1 sartlara gore kendisi ve bakmakla yiikiimli oldugu kisilerin, yeme, igme, giyim kusam, barinma
ve egitim gibi zorunlu ihtiyaclarini karsilayacak olan meblagdir.

Zekat1 Verilecek Mallar

Altin ve glimiig: Altinin nisap miktar1 80,18 gram olup bu miktarda ya da bundan fazla altin1 olan kimse kirkta
birini (% 2,5), glimiisiin nisap miktar1 da 561 gram olup bu kadar veya bundan fazla giimiisii olanlar kirkta birini
(% 2,5) zekat olarak verir. Para: 80,18 gr altin degerinde veya bundan fazla miktardaki paranin zekat: da kirkta
bir (% 2,5) oraninda verilir.

Hayvanlar: Koyun ve kegi cinsi i¢in nisap miktar1 40 koyun veya kegidir. Sigir cinsi hayvanlarda nisap miktari
30 sigirdir. Devede ise nisap miktar1 5 devedir.

Koyun/kegide 40-120 i¢in 1, 121-200 igin 2; 201-399 i¢in 3; 400-500 igin 4 koyun/ke¢i; Sigirda 30-40 igin 1
adet 2yasinda buzagi; 41-59 i¢in 1 adet li¢ yasinda buzagr; 60 i¢in 2 adet 2 yasinda buzagt; 61 ve iizeri her 30
icin 1 buzagi ve her 40 i¢in 1 dana; Devede, 5-9 i¢in 1 koyun/keci; 10-14 i¢in 2 koyun; 15-19 icin 3 koyun/keci;
20-24 i¢in 4 koyun/keci; 25-35 i¢in 1 adet 2 yasinda disi deve; 36-45 igin 1 adet {i¢ yasinda disi deve; 46-60 i¢in
1 adet 4 yasinda disi deve verilir.

Ticaret mallari: Ticaret mallarinin hem sermayesi, hem de sagladigi kazang zekata tabidir. Ticaret mallarinin
nisap miktar1 altinin nisap miktar1 kadardir. Sahip olunan mallarin degerleri hesaplanir, bu mallara elde mevcut
paralar ve alacaklar eklenir. Bor¢lar diisiildiikten sonra elde kalan deger nisap miktarinin {izerinde ise kirkta bir
(% 2,5) oraninda zekat verilir. Alet, makine, meta, sebze, meyve, arsa, arazi, akar, siis esyasi, tasinmaz mallar
vb. alim satim amaciyla kullanilan her gesit mal ticaret malidir. Alim satim i¢in olan ev, apartman, daire, arsa,
diikkan vb. tasinmaz mallarin kira bedelleri de ticaret

Toprak {iriinleri: Toprak iriinlerinin nisap miktar1 653 kilogramdir. Toprakta yetistirilen iriin eger emek
sarfedilmeden yagmur, nehir, dere ve bunlarin kanallariyla sulaniyorsa zekat orani onda birdir (% 10). Kova,
dolap, motor veya licretle alinan suyla sulaniyorsa zekat orani yirmide birdir (% 5). Giibre, akaryakit ve is¢ilik
masraflar1 harcanarak elde edilen iiriinlerin zekat1 da yirmide bir (% 5) olarak verilir.

Madenler ve deniz iirlinleri: Nisap miktarina ulagsma sart1 aranmaksizin elde edilen malin beste biri (% 20) zekat
olarak verilir.

Yiice Rabbimiz buyuruyor ki: “Altin ve giimiisii biriktirip gizleyerek onlar1 Allah yolunda harcamayanlari elem
dolu bir azapla miijdele”(Tevbe 9 / 34).

Sadaka

Sadaka Allah’in rizasim kazanmak niyetiyle karsiliksiz olarak fakir ve muhtaglara yardim etmek demektir. Bu
anlamiyla hem farz olan zekati hem vacip olan fitir sadakasini hem de bunlara ilave olarak verilenleri kapsar.
Ancak giinliik dilde sadaka kelimesi daha ¢ok bu sonuncusunu ifade etmek tizere kullanilir. Sadakanin mal ve
para ile ilgili olan bu anlam1 diginda farkli bir boyutu daha vardir. Hz. Peygamber (s.a.s.) su islerin de sadaka
sevabi kazandirdigini bildirmistir: * Bedenimizdeki organlarin bize sagladigi faydalar1 diisiinerek siikretmek ¢
Anlagmazliga diisen iki kisi arasinda adaleti uygulamak ¢ Binegine binmek veya esya yiiklemek isteyen kisiye
yardim etmek ¢ Giizel s6z sdylemek * Cenazeyi kabre gotiiriirken tasimak veya cenazenin beraberinde ytiriimek ¢
Ilim 6grenmek veya ibadet etmek amaciyla bir yere gitmek * Yoldan gelip gecene rahatsizlik veren bir tas1 veya
baska bir seyi kaldirmak « Iyi olan seyleri tesvik etmek ve yaymak  Kotii olan seylere engel olmak  Helal
seyleri yapmak ¢ Haram olan seylerden kaginmak ¢ Miimin kardesine karsi giiler yiizli, yumusak huylu
davranmak ¢ Insanlarmn ya da hayvanlarin yemislerinden faydalanabilecegi bir agag¢ dikmek ya da ekin ekmek e
“Allahiiekber”, “elhamdiilillah”, “1a ilahe illallah™ s6zlerini sOylemek

Sevgili Peygamberimiz(s.a.s.) buyuruyor ki: “Insan 6ldiigiinde amelleri de kesilir. Ug sey miistesnadir: 1.
Sadaka-i cériye 2. Faydalanilan ilim 3. Kendisine dua eden sélih evlat” (Miislim, “Vasiyye”, 14). Yiice Rabbimiz
buyuruyor ki: “Sadakalar (zekatlar), Allah’tan bir farz olarak ancak fakirler, diiskiinler, zekat toplayan memurlar,
kalpleri islam’a 1sindirilacak olanlar ile (6zgiirliigiine kavusturulacak) kéleler, borglular, Allah yolunda cihad
edenler ve yolda kalmis yolcular i¢indir. Allah, hakkiyla bilendir, hiikiim ve hikmet sahibidir”(Tevbe 9 / 60).



Hac : Allah’in Evinde Ibadet..

Islam dininin bes esasindan biri olan hac, Kabeve etrafindaki kutsal mekanlar, yilin belirli zamaninda, usuliince
ziyaret etmektir. Sartlarini tasiyan her miisliimanin émriinde bir defa haccetmesi farzdir. Haccin kimlere farz
oldugu ve hac ibadeti esnasinda adim adim neler yapilmasi gerektigi ilgili initede ayrintilariyla ele alinmaktadir.
Hac, Allah’mn evinde Allah’a inanan diger miiminlerle bulugsma amidir. Hac, kendini ve ait oldugu iimmeti
tanimaktir. Icinde bulunulan mekanla, yerine getirilen vazifelerle hac, Allah sevgisinin ve ibadet cogkusunun en
yogun yasandigi zamandir. Taze bir baglangi¢, daha sonrasinda biitiin hayata yansimasi beklenen bir arinmadir.

Yiice Allah cc buyuruyor ki: “Yolculuguna giicii yetenlerin haccetmesi, Allah’in insanlar {izerinde bir hakkidir”
(Al-i Imran 97)

Kabe...

Mekke’nin ortasinda, siyah elbisesiyle, sade; ama goérkemli bir yapi... Beytullah, Allah’in evi... Baska bir seye,
kimseye ya da ise degil, sadece ve sadece Allah’a aitmekan. Yeryiiziinde Allah adina yapilan ilk ev, ilk ibadet
yeri... Giiven, hidayet, bereket, birlik ve daha nice degerin simgesi... Miislimanlarin kiblesi, namazlarda
dondiigiimiiz yon. Nerede olursaniz olun... Ister Afrika’da ister Asya’da ya da Amerika’da, hi¢ farketmez.
Kiigiik bir kdyde ya da gokdelenlerle cevrili bir sehirde de olabilirsiniz. Kisin hi¢ bitmedigi, karlarn hi¢
erimedigi bir kutup iilkesinde ya da senenin biitiin aylarinda sicaktan kavruldugunuz bir Ekvator {ilkesinde...
Kabe, diinyanin neresinde olursa olsun biitiin miisliimanlarin giinde bes defa yiizlerini ¢evirdikleri ortak yer...

Ve yolculuk...

Kabe’ye yapilan kutsal yolculuk. Yoluna giicii yetenlerin Kéabe’yi ziyaret etmesi Allah’in insanlar {izerindeki bir
hakkidir. Iste hac, bu ziyaretin, bu yolculugun adidir. Bu yolculukta ziyaret edilen sadece Kabe de degil. Arafat,
Miizdelife, Mina, Safa, Merve ugranilan duraklardan sadece birkagi... Bu yolculukta gidilecek bir¢ok yer, yerine
getirilecek bir¢ok gorev var. Gidilecek biitlin yerler ve yerine getirilecek tiim gorevler Allah ile baglanti kurmaya
birer vesiledir. Yeri, zamani, ayrintilar1 Allah tarafindan belirlenmis bir yolculuktur hac; insanin kendi iginde
yasamasini diledigi doniisimde Allah, kulunu yalmiz birakmamistir. Hem yolculuk hem de ibadet...
Miisliimanlarin olagan giinliikk hayatlarini, yasadiklar1 yerlerde birakarak ciktiklari bir yolculuk ve ibadet. Bu
ylizden hacca giden miisliiman biitiin varlifin1 ortaya koyar; bedenini, ruhunu her seyiyle bu yolculuga adar.
Hac, smuirlar1 belirlenmis bir ibadettir. Belirli bir mekana baglidir. Mekke ¢evresinde, mikat denilen yerler, hac
bolgesinin sinirlarini ¢izer. Buraya ulasildiginda haccin ilk farzini yerine getirme zamani da gelmistir artik.

Mikatta ihramliklar giyilir...

Bir anda herkes ayn1 sade elbiseye biiriiniir. Dil, 1k, cinsiyet, ekonomik ve sosyal farkliliklar...Hepsi 6nemini
yitirmigtir artik. Zaten hac geride birakmaktir; zamani, mekani, esyayi...Jhramli olmak, her an ibadet halinde
olmaktir. Gezerken, uyurken, yemek yerken, namaz kilarken,Kabe’yi tavaf ederken...Atilan her adimda
unutulmamasi gereken bir sey vardir artik: “Ben ihramliyim.” [hram, bagka zamanlarda ve mekénlarda serbest
olan davranislarin terkedilmesi, kisinin kendisine birgok seyi yasaklamasi anlamina gelir. Orugluyken yemek
yemenin, namaz kilarken giilmenin yasak olmasi gibi haccin da kendine 6zel bazi kisitlamalar1 vardir. Cigek
koparmak, agac kesmek, sagsakal tirasi olmak, dikisli elbise giymek, avlanmak gibi. Thramh kisi kendine
konulmus yasaklar1 kabul etmekle, Harem’e dogru yola ¢ikmaya hak kazanir. Cilinkii oras1 herkesin ve her seyin
giivende oldugu yerdir. Kabe’yi ilk goriis; biitiin yolculugun en unutulmaz amdir. Insan, bir émiir boyu bu am
beklemis gibi hisseder kendini... Bekleyis bitmis, muhtesem bulusma gergeklesmistir. Allah’in evi kargisindadir.
Artik dil susar, kalp konugur. O anki hisler dua yerine geger, o an dile getirilen dualar kabul edilir. .

Ve Kabe’nin etrafinda bir insan seli...

Herkes aynmi kardeslik ve birlik ruhu ig¢inde aymi yone dogru donmeye baglar. Tavaf... Kabe’yi tavaf.
Haceriilesved’in bulundugu koseden baslayarak katilirsin tavaf edenlerin arasina. Kabe’nin etrafinda donersin,
donersin, donersin... Isigin etrafinda donen pervane gibi yaratanin evinin etrafinda doner, herkesle beraber ona
yakarirsin. Hatalarini bagislamasi i¢in, hep yaninda olmasi igin... Ve Mescid-i Haram’da, Ké&be’nin karsisinda
ilk namaz... Huzurun aynasi1 Kébe... Etrafinda diinyanin her bir yéresinden on binlerce insan... Kalabaliktan
birisin sadece. Kalabaligin iginde yok gibisin. Ama Kabe’nin etrafinda halka halka namaz kilan miisliimanlarin
arasinda gercek varligini kesfedersin. Mescid-i Haram’da namaz kilmak... Kim bilir, kimler namaz kild1 burada
daha 6nce? Senin almin1 koydugun yere kag kisi yiiz siirdii? Hz. Ibrahim, Hz. Ismail, Hz. Muhammed,(s.a.s) Hz.
Ebu Bekir, Hz. Omer, Hz. Osman, Hz. Ali... Malezyali, Etiyopyali, Hindistanli, Kanadali, Misirl1, Japon, Tiirk,



Fransiz, Arnavut miisliimanlar... Yiizyillardir Kébe’yi ziyaret eden biitiin miisliimanlarla, biitiin peygamberlerin
yolundan giden samimi miiminlerle bir arada oldugunu hissedersin. Tarih akip giderken diinden bugiine
degismeyen bir sey oldugunu hatirlarsinhaccin..

Vuslat kosusu......

Safa ve Merve tepelerine dogru giderken biitiin hacilarin zihninde yiizyillar dncesinin bir hatirasi canlanir: Hz.
Ibrahim, esi Hacer ile oglu Ismail’i Mekke’ye getirmis ve burada birakmisti. O zamanlar Mekke’de kimse yoktu.
Ismail ise heniiz bir bebekti. Yanlarindaki su bitmis ve HAcer su aramaya baslamisti. Hicer, bebeginin ¢&liin
ortasinda susuz kalmasinin telasiyla oradan oraya kosturuyordu. Tam bu sirada Allah yardimimi gondermis ve
Ismail’in ayagimmin dibinden Zemzem suyu ¢ikmaya baslamusti. Iste bu sikintili ve telash giiniinde Hz. Hacer,
Safa ve Merve tepeleri arasinda gidip gelmisti. Hacilar da Safa ve Merve arasinda gidip gelirler. Tam yedi kez...
Safa’dan Merve’ye, Merve’den Safd’ya... Tekrar tekrar... Tipki Héacer gibi kosarcasina yiiriirsiin. Buna sa‘y
denir. Sa‘y, bir arayistir.

“Hac Arafat’tir.”

Boyle diyor Hz. Peygambersas(ibnMace, “Menasik”,57) Arafat, Mekke’nin dogusunda bir bélge. Arafat’ta
vakfe...Hacda yapilmas: gerekli amellerden biri. Vakfe “durma, duraklama” demek. Hareketli bir ibadet olan
hacda durmak...Kisa bir siire i¢cin Arafat’ta, Hz. Peygambersav’inVeda hutbesini okudugu yerde durmak... Gz
alabildigince uzanan beyaz c¢adirlarin arasinda... Bir giinliigiine kurulan,u¢suz bucaksiz bir insan okyanusu olan
bu sehirde. Yapman gereken sey sadece durmak... Durmak ve diisiinmek.

Siikiir Sevinci...

Kurban bayrami sabahi hac biter. Haccin kutlamasidir kurban bayrami. Kurban da haccin tesekkiirii. Hacci ve
umreyi birlikte nasip eden Allah’a siikriimiizlin nisanesi. Artik giinahlarindan yikanmis, hayata yeni baglayan bir
kisi gibisin. Hayata yeni bir canlilikla ve yeni bir bilingle katilacaksin. Nasil siikretmezsin ki? Allah’in emrine;
Hz. Ibrahim’in, Hz. ismail’in ve son peygamber Hz. Muhammed’in (s.a.s) siinnetine uyup Allah’in evini ziyaret
edenleri bekleyen bir hediye de var: cennet.

Bir kimseye haccin farz olmasi i¢in su sartlari tagimast gerekir: 1. Miisliiman olmak 2. Akil saglig1 yerinde ve
ergenlik ¢agina gelmis olmak 3. Ozgiir olmak 4. Hacca gidebilme imkanina sahip olmak.

Hacla Ilgili Kavramlar:

*Mikat: Hz. Peygamber (sas) tarafindan belirlenmis olan, Mekke’ye ve Harem bolgesine gelenlerin ihramsiz
gegmemeleri gereken bes noktanin her birine verilen isimdir.

+ Thram: Hac veya umre yapmaya niyet eden kisinin, normal zamanlarda yapabildigi kendisine helal bazi
davranislardan gegici bir slire uzak durmas: halidir. Bu davranislar sunlardir: ¢igek koparmak, agag kesmek,
avlanmak, sag-sakal tiragi olmak, dikisli elbise giymek (sadece erkekler i¢in), corap ve arkasi kapali ayakkabi
giymek (sadece erkekler i¢in), koku stirmek veya kokulu sabun vb. kullanmak, esi ile cinsel miinasebette
bulunmak gibi.

slhramlik: Ihram siiresince erkeklerin giydigi dikissiz, iki par¢a bez olup kadinlarin ihramliklar1 normal
elbiseleridir.

*Telbiye: Thrama girerken mutlaka ve ihramli olunan siire boyunca sik sik okunan duadur. (Telbiye J e eq-ﬂ\ &

i Y S Al Y (Al all Aaadl g asadl &) U & Emrin bas distiine Allah’im, bas iistiine... Emrin bas iistiine
ey ortaksiz olan! Bag iistiine..Tek dvecegim sensin, kavustugum nimetlerin hepsi sendendir, her sey de senin.
Y oktur ortagin senin)

*Vakfe: Kurban bayramindan bir giin 6nce Mekke’nin giineydogusunda bulunan Arafat adi verilen yere gelerek
burada bir miiddet beklemektir. Bu vakfe olmazsa hac ibadeti yerine getirilmis olmaz. Vakfe, kurban
bayramininarefe giinii 6gle vaktinden bayramin birinci gilinlinde tan yerinin agarmasina kadarki vakit icerisinde
yapilir. Bu siire igerisinde Arafat’ta toplanan miisliimanlar giinahlarinin bagiglanmasi ve biitlin insanligin iyiligi
icin Allah’a dua ederler.  Savt: Haceriilesved’in bulundugu hizadan baglaylp Kéabe’nin etrafinda bir tur
dolanmaktir. « Tavaf: Haceriilesved’in bulundugu hizadan baslayip Kabe’nin etrafinda yedi defa donmektir. Yedi



savt, bir tavafi olusturur. * Sa‘y: Kabe’nin yakininda bulunan Safad ve Merve tepeleri arasinda dort gidis, i¢ gelis
olmak tizere yedi defa gidip gelmektir.

Sevgili Peygamberimiz (s.a.s.) buyuruyor ki: “Makbul bir haccin karsilig1 cennettir”’(Darimi, “Menasik”,7)
Haccin Yapildigi Mekanlar

*Mescid-i Haram: Mekke sehrinde bulunan, ortasinda Kabe’nin yer aldig1 mescittir. *Kabe (Beytullah): insanlar
icin toplanma ve giiven yeri kilinmis; giiven, hidayet, bereket ve birlik gibi degerlerin sembolik merkezi olan,
kiip seklindeki yapidir. *Safa ve Merve: Hz. Ismail’in annesi Hacer’in su aramak maksadiyla aralarinda kostugu
ve Kabe’nin dogusunda bulunan iki tepecigin adidir. Bu iki tepe giiniimiizde Mescid-i Haram’in iginde kalmustir.
Hac ibadeti esnasinda sa‘y bu iki tepe arasinda yapilir. *Arafat: Mekke’nin giineydogusunda diiz bir alanin
adidir. Haccin farzlarindan biri olan vakfe burada yapilir. Arafat’in ortasinda Cebel-i Rahme (Rahmet Dagr)
bulunur. ¢ Miizdelife: Arafat ile Mina arasinda Harem sinirlar1 iginde kalan bdlgenin adidir. Hacilar, arefeyi
bayram giiniine baglayan geceyi burada gegirirler. Buna “Miizdelife vakfesi” denir. *Mina: Mekke ile Miizdelife
bolgesi arasinda Harem sinirlar1 iginde kalan bdlgenin adidir. Seytan taglama yerleri buradadir. Hacilar,
Zilhicce’nin 8. giiniinli arefe gilinline baglayan geceyi burada gecirirler. Kurbanlar burada kesilir. *Harem
Bolgesi: Mekke ve cevresine verilen bir isimdir. Zararlilar digindaki hayvanlarin 6ldiiriilmesi ve bitkilerin
koparilmasinin yasak olmasindan dolayi “yasak bolge” anlaminda bu isim verilmistir.

Haccin Yapilist

Hac ii¢ sekilde yapilir: Ifrad, temettu‘ ve kirdn hacci. Aralarindaki fark ise, hac ile umrenin birlikte yapilip
yapilmamasi esasma dayanir. * Ifradda umre yapilmaz. Hac aylar1 iginde bir kere ihrama girilir ve sadece hac
yapilir. * Temettu® haccinda 6nce umre yapilip ihramdan ¢ikilir. Ardindan tekrar ihrama girilerek hac yapilir. ¢
Kirén haccinda ise umre ve hacca birlikte niyet edilerek bir kere ihrama girilir, hem umre hem de hac yapilir.
Haccin Farzlari 1. Thram 2. Ziyaret tavafi 3. Arafat’ta vakfe Safii mezhebine gore sa‘y da haccin farzlarindandir.

1. Ifrad Hacci

» Mikat denilen yerde hac i¢in ihrama niyet edilerek telbiye getirilir. Bu andan itibaren ihramdan ¢ikana kadar
ihram yasaklarina riayet edilir. « Mekke’ye varinca Kabe’ye gidilerek tavaf yapilir. « Safa ile Merve arasinda
sa‘y yapilir (Isteyenler sa‘yi, ziyaret tavafinin sonrasinda da yapabilirler). « Arafat’a gidene kadar néfile tavaf ve
ibadetle mesgul olunur. * Arefe giinii Arafat’a gidilerek haccin farzlarindan biri olan vakfe yapilir. « Aksam
Miizdelife’de kalinarak Miizdelife vakfesi yapilir. Burada seytan taglamada kullanilmak iizere tas toplanir. ¢
Bayram sabahi (Zilhicce’nin 10. giinii) Mina’ya gecilerek seytan taslanir. « Ardindan tirag olunur, boylece
thramdan ¢ikilir. « Kébe’ye gidilerek farz olan ziyaret tavafi yapilir ve iki rek‘at tavaf namazi kilinir. « Safa ile
Merve arasinda sa‘y yapilir (Daha once sa‘y yapmamis olanlar igin gereklidir). * Boylece hac ibadeti
tamamlanmig olur. Mekke’den ayrilirken Kabe’ye gidilerek veda tavafi yapilir.

Yiice Rabbimiz buyuruyor ki: “Hac (aylar1), bilinen aylardir. Kim o aylarda hacca baglarsa, artik ona hacda cinsel iliski,
giinaha sapmak, kavga etmek yoktur”(Bakara 2 / 197).

2. Temettu‘ Hacc1

» Mikat denilen yerde umre igin ihrama niyet edilerek telbiye getirilir. Bu andan itibaren ihramdan ¢ikana kadar
ihram yasaklarina riayet edilir. « Mekke’ye varinca Kabe’ye gidilerek umre tavafi yapilir. » Safd ile Merve
arasinda sa‘y yapilir. * Tiras olup ihramdan ¢ikilir. Boylece umre ibadeti tamamlanmig olur. ¢ Tekrar hac igin
ihrama niyet edene kadar nafile tavaf ve ibadetle mesgul olunur. « Mekke’de bu defa hac i¢in ihrama niyet edilir
ve telbiye getirilir. Bu andan itibaren ihramdan ¢ikana kadar ihram yasaklarina riayet edilir. « Dileyenler Arafat’a
gitmeden Once nafile bir tavaf yaparak ardindan haccin sa‘yini yaparlar. « Arefe giinii Arafat’a gidilerek haccin
farzlarindan biri olan vakfe yapilir. *Aksam Miizdelife’de kalinarak Miizdelife vakfesi yapilir. Burada seytan
taslamada kullanilmak iizere tas toplanir. « Bayram sabahi (Zilhicce’nin 10. giinii) Mina’ya gegilerek seytan
taslanir. « Ardindan kurban kesilerek tiras olunur, bdylece ihramdan ¢ikilir. « Kébe’ye gidilerek farz olan ziyaret
tavafi yapilir ve iki rek‘at tavaf namazi kilinir. « Safa ile Merve arasinda sa‘y yapilir (Daha 6nce haccin sa‘yini
yapmamis olanlar i¢in gereklidir). + Boylece hac ibadeti tamamlanmis olur. Mekke’den ayrilirken Kébe’ye
gidilerek veda tavafi yapilir.

Sevgili Peygamberimiz(s.a.s.) buyuruyor ki: “Kim Allah i¢in hacceder de bu esnada, kotii s6z ve davranislardan sakinirsa
yeni dogmus gibi temiz ve giinahsiz olur” (Buhari, “Hac”, 4).



3. Kiran Hacci

» Mikat denilen yerde umre ve hac i¢in ihrama niyet edilerek telbiye getirilir. Bu andan itibaren ihramdan ¢ikana
kadar ihram yasaklarina riayet edilir. « Mekke’ye varinca Kabe’ye gidilerek umre tavafi yapilir. « Safé ile Merve
arasinda sa‘y yapilir. Boylece umre ibadeti tamamlanmis olur ancak ihramdan g¢ikilmaz. ¢ Artik hac ibadeti
baslamistir ve tekrar tavaf yapilir. » Safd ile Merve arasinda sa‘y yapilir (Isteyenler sa‘yi ziyaret tavafinin
sonrasinda da yapabilirler). « Arafat’a gidene kadar nafile tavaf ve ibadetle mesgul olunur. * Arefe giinii Arafat’a
gidilerek haccin farzlarindan biri olan vakfe yapilir. « Aksam Miizdelife’de kalinarak Miizdelife vakfesi yapilir.
Burada seytan tasglamada kullanilmak iizere tas toplanir. « Bayram sabahi (Zilhicce’nin 10. giinii) Mina’ya
gegilerek seytan taglanir. » Ardindan kurban kesilerek tirag olunur, boylece ihramdan ¢ikilir. « Kabe’ye gidilerek
farz olan ziyaret tavafl yapilir ve iki rek‘at tavaf namazi kilinir. « Safa ile Merve arasinda sa‘y yapilir (Haccin
sa‘yini daha once yapmamis olanlar i¢in gereklidir).e Bdylece hac ibadeti tamamlanmis olur. Mekke’den
ayrilirken Kabe’ye gidilerek veda tavafi yapilir. Safii mezhebine gore kiran haccinda umre ve hac i¢in yapilacak
tavaf ve sa‘y birdir. Ayr1 ayr1 yapilmasina gerek yoktur.

Umre

Unmre, belirli bir zamana bagli olmaksizin ihrama girip tavaf ve sa‘y yaptiktan sonra tirag olup ihramdan ¢ikarak
yapilan ibadetin adidir. Umrenin iki farzi vardir: Thram ve tavaf. Safii mezhebinde bunlara ilaveten sa‘y ve tiras
da umrenin farzlarindandir. Umre ile hac arasindaki farklar sunlardir: « Hac farz, umre ise siinnet bir ibadettir.
(Safil alimlerinin biiylik bir cogunluguna gére umre de farz bir ibadettir.) * Hac yilin belli zamaninda yapilir,
umre ise yilin herhangi bir zamaninda yapilabilir. « Umrede vakfe, seytan taslama ve kurban kesme yoktur.
Umrenin yapilisi ise soyledir: « Mikat denilen yerde umre igin ihrama niyet edilerek telbiye getirilir. Bu andan
itibaren ihramdan ¢ikana kadar ihram yasaklarina riayet edilir. « Mekke’ye varinca Kébe’ye gidilerek umre tavafi
yapilir ve iki rek‘at tavaf namazi kilinir. » Safd ile Merve arasinda sa‘y yapilir. * Tiras olup ihramdan ¢ikilir.
Boylece umre ibadeti tamamlanmis olur.

Yiice Rabbimiz buyuruyor ki: “Hacci da, umreyi de Allah igin tamamlayn” (Bakara 2 / 196). Ayetmeali
iizerinde diislinliniiz. Sevgili Peygamberimiz(s.a.s.) buyuruyor ki: “Umre, diger bir umre ile arasindaki giinahlar1
siler” (Miislim, “Hac”, 437).

Kurban

Kurban, kurban bayraminin ilk {i¢ giiniinde, kurban olmaya miisait bir hayvani Allah’in rizasint kazanmak i¢in
kesmek seklinde yerine getirilen vacip bir ibadettir. (Safil mezhebine gore siinnet olan kurban ibadeti bayramin
dordiincii giinii giines batimina kadar yerine getirilebilir.) Bir kimsenin kurban ibadetiyle yiikiimlii olmasi igin su
sartlar1 tagimasi gerekir: * Misliiman olmak * Akilli ve ergenlik ¢agina gelmis olmak ¢ Yolcu olmamak * Temel
ihtiyaglarindan fazla olarak nisap miktari (80,18 gr. altina, 561 gr. giimiise veya bunlarin degerinde) mala sahip
olmak (Safii mezhebinde nisap miktar1 mala sahip olma sarti yoktur.) Kurban edilecek hayvanda bulunmasi
gereken Ozellikler de sunlardir: « Kurban edilecek hayvan, koyun, kegi, deve, sigir, manda cinsinden olmalidir. ¢
Koyun ve keci cinsinden olan hayvanlar bir yasini, sigir ve manda cinsinden olanlar iki, deve ise bes yasini
doldurmus olmalidir. Alt1 aymi doldurmus ancak koyun gibi goriinen semiz kuzular da kurban edilebilir. ¢
Kesilecek hayvanin saglikli ve semiz, organlarinin tam olmasi, herhangi bir kusurunun bulunmamasi gerekir.

Yiice Rabbimiz buyuruyor ki: “Onlarin etleri ve kanlar1 asla Allah’a ulagmaz. Fakat O’na sizin takvaniz (Allah’a
kars1 gelmekten sakinmaniz) ulasir. Boylece onlar1 sizin hizmetinize verdi ki, size dogru yolu gosterdiginden
dolay1 Allah’1 biiyiik tantyasiniz. Tyilik edenleri miijdele” (Hac 22 / 37).

Kurban Keserken Nelere Dikkat Edilmelidir?

Kurban edilecek hayvan, kesilecegi yere eziyet edilmeden getirilir. Incitmemek, fazla ac1 cektirmemek igin
keskin bicak kullanilir. Hayvanin gozleri baglanir, basi kibleye cevrilir. En‘amstresi79, 162-163. ayetleri
okunur. Ardindan ii¢ defa tesrik tekbiri getirilip dua edildikten sonra “bismillahiAllahiiekber” denilerek kurban
kesilir.

Yiice Rabbimiz buyuruyor ki: “Ben, hakka yonelen biri olarak yiiziimii, gokleri ve yeri yaratana dondiirdiim.
Ben, Allah’a ortak kosanlardan degilim”(En‘am 6 / 79).

Dinimize gore kurbani kesenler hayvana sefkatle davranmali, eziyet vermekten sakinmalidir. Kurbani bu is igin
ayrilmis yerlerde kesmeyitercih etmelidir. Kurbani kestikten sonra her yer iyice temizlenmeli ve kurbanin



kullanilmayan kisimlart topraga derince gomiilmelidir. Allah rizasi i¢in bir ibadet yerine getirilirken bagka
insanlara rahatsizlik verilmemelidir. Hicbir ibadet bagkalarina eziyet etmeye izin vermez. Zira kurban etmek
sadece bir hayvanin bogazini kesip kanmi akitmak degildir. Kurbanin olusturdugu dayanisma ve kardeslik
duygularimin olgunlagsmasi demektir. Allah adina kesilen kurbanin eti hi¢bir sekilde israf edilmemelidir. Kesilen
kurbanin etini kisi diledigi gibi kullanabilir. Ancak Peygamberimiz(s.a.s.) tige boliinmesini tavsiye etmistir. Bu
durumda {igte biri ev halki igin ayrilir; iigte biri fakir ve ihtiya¢ sahiplerine verilir; kalan iigte biri de akraba,
komsu ve misafirlere ikram edilir.

Yiice Rabbimiz buyuruyor ki: “Siiphesiz benim namazim da, diger ibadetlerim de, yasamam da, 6limiim de
alemlerin Rabbi Allah icindir. O’nun hicbir ortag: yoktur. Iste ben bununla emrolundum. Ben miisliimanlarin
ilkiyim”(En‘am 6 / 162-163).

AHLAK ve TOPLUM

Insanin dogustan getirdigi ve sonradan kazandigi birtakim degerleri vardir. Bu degerler insanin kalbinin
derinliklerinde yer eder, maddi ve manevi varligini etkisi altina alir, hi¢ uyumayip daima iyi ve kotii arasinda
hakemlik yapan bir i¢ ses olan vicdani besler. Ahldk, insanin i¢inde kdklesmis degerler biitiiniidiir. Kiginin s6z
ve davranislar1 da onlarin disa yansimas, ete kemige biiriinmesidir. insanin bagli oldugu deger yargilar1 bazen
iyi, bazen de kotii s6z ve davranislar seklinde ortaya ¢ikar. iyi ahlak sahibi bir insanda giizel, dogru ve iyi olan
s0z ve davraniglar goriiliir. Kotii ahlak sahibi bir insan ise kotii, yanlis ve girkin sd6z ve davraniglarla kendini
gosterir.

Dinimiz giizel ahlaki imanin bir sonucu olarak goriir. Ciinkii insanin degerleri ve vicdani, biitiin diisiince, s6z ve
davranislarina yon verir. Bir insan biitiin varligiyla benimsedigi degerlerine aykiri bir davranista bulunacak
olursa i¢indeki ses onu durmadan hesaba ¢eker. Sevgili Peygamberimiz(s.a.s.) glizel ahlakin 6nemini su miibarek
sozleriyle vurgulamistir: “Miiminlerin iman agisindan en miikemmel olani, ahlaki en iyi olanidir” (Buhari,
“Edeb”, 39). “Aranizdan en ¢ok sevdigim ve kiyamet giinii en yakinimda bulunacak kimseler, giizel ahlak sahibi
olanlarinizdir” (Tirmizi, “Birr”, 71). “Mizana konan ameller arasinda giizel ahlaktan daha agir gelecek hicbir sey
yoktur” (Tirmizi, “Birr”, 62).

Dinin her bir tavsiyesi birbiriyle irtibat halindedir. Mesela bir ibadet olan namaz, sadece belirli vakitlerde ve
belirli sekilleri yaparak yerine getirilen bir ibadet degildir. Miimin kisinin yaptig1 bir ibadet olarak namaz ayn1
zamanda cirkinliklerden ve kotiliklerden vazgeciren ahlaki bir uyaricidir. Dinimizin getirdigi degerlerin
kaynagi Allah’tir. Allah’m buyruklart ahldki kapsayip kusatir. Dolayisiyla dini agidan ahlakli olabilmek dini
hiikkiimlere uymakla miimkiindiir. Bu sebeple dindar insan, ahldki goérevlerini yaparken ayni zamanda sevap
kazandigina, kurallarini ¢ignemesi durumunda da giinah igledigine inanir. Sevap ve giinah ise tipki 6grencinin
karnesindeki notlar gibi, diinyadaki amellerimizin karsiliginda hesap giinii alacagimiz notlar1 ifade eder.
Goriildigi gibi dinimiz, simdiki hayatimizla iligkili olan baska bir dlemle baglantimizi bize her hareketimizle
hatirlatir. Misliimanin goziinde diinyaya daha farkli bir goriis acar: Diinya hayatindaki giizel sozlerimiz,
diisiincelerimiz ve davraniglarimiz, diinyada giizel bir hayat yasamamizi sagladigi gibi ahiret semasinda da
yolumuzu aydinlatan birer kandil olur.

Giizel Ahlaki Nereden Ogreniriz?

Yiice Allah insanligin her déneminde peygamberleri ve kitaplari araciligiyla kullarina yol gdstermis, hosnut
olacag1 yasam bi¢imini bildirmistir. Yani Allah Teala’nin raz1 olacagi bir insan olmak isteyen herhangi bir miislii
man i¢in iki beslenme kaynag1 vardir: Allah’in kitab1 ve restliiniin stinneti. Giizel ahlaki 6grenebilecegimiz ilk
kaynak hakikatin, hikmetin ve dogrunun da kaynag1 olan Kitabullah’tir. Allah’1n son vahyi bize Hz. Muhammed
sav tarafindan teblig edilmis, bizzat onun hayatiyla da uygulamasi gosterilmistir. Dolayisiyla giizel ahlaki
O0grenecegimiz ve hayatimiza aktarirken model alacagimiz ikinci kaynak Restlullahsav’in hayatidir. Peygamberi
miz sav’in Ozellikle ahlakla ilgili talimat ve uygulamalari, hadis kaynaklarimizda 6nemli bir yer tutar. Hatta
biitiin bir hadis kiilliyatinin ahlakla ilgili oldugu dahi séylenebilir. iste tam bu noktada alimlerin énemi ortaya
¢ikar: Onlar ilimle aydinlanmis akillar1 ve birikimleriyle, gerek Kur’an’dan gerek Hz. Peygamber sav’intalimat
ve uygulamalarindan hareketle, s6z ve davranislarimizin Olgilisii olacak degerleri kesfederek bizlere
ogretebilirler. Zira Sevgili Peygamberimizsav’inbuyurduklari gibi “Alimler nebilerin varisleridir” (Ebu David,
“Ilim”, 1).



Sevgili Peygamberimiz(s.a.s.) buyuruyor ki: “Sizin en hayirliniz ahlaki en giizel olaninizdir” (Buhari, “Edeb”,
39)

Higbir sey bilmeyen masum bir bebek olarak diinyaya gelen insan1 Allah, isitme, gérme gibi duyular ve akilla
donatmistir. Bu sayede hayat, siirekli 6grendigimiz, bir giinden digerine daha fazla 6grenmis olarak uyandigimiz
bir sinif olur bize. Duyularimizi ve aklimizi kullanarak farkli yollarla siirekli 6grenir, giinden giline daha fazla
gelisiriz. Ogrenme yollarindan biri, belki de en 6nemlisi toplum icindeki model diyebilecegimiz insanlar1 drnek
alarak 6grenmedir. Gegecegimiz yollardan bizden dnce gegmis birinin (modelin) davraniglarini izleriz. Onun
davranislarinin basit, acgik secik, ilgi ¢ekici ve ige yarar olmasi dikkatimizi arttirir. Tercihlerimiz, beklentilerimiz,
duygusal durumumuz ve algilama kapasitemiz sayesinde modelin davraniglarini algilariz. Algiladigimiz
davranislar1 zihnimizde tutariz. Bunun i¢in davranislari, kimi sézlerden ya da gorsel sembollerden yararlanarak
hafizamizin raflarinda istifleriz. Yeri geldiginde bu davraniglart raflarindan indirip kendi hayatimizda uygulariz.
Zamanla etle tirnak gibi ayrilmaz bir sekilde hayatimizda yer eden bu davramislar, artik bizi biz yapan
davramiglara doniisiirler. Iyi ve giizel ahlaki ozellikler, bu 6zelliklerin davranislardaki yansimalari biitiin
insanlarin takdirini kazanir. Cilinkii icimizdeki hak ve hakikatin sesi olan vicdan, iyi ve giizel olan1 bagkasi
yaptiginda da begenip takdir etmeyi bize fisildar.

Toplum ve Ahlak

Bir toplumun, iiyesi olan bireyden birtakim durumlarda gostermesini bekledigi tutum ve davranislar vardir. Bu
toplumsal beklentiler, bireyin diger bireylerle, ailesiyle, akrabalariyla, komsulariyla vb. arasindaki iliskileri,
davraniglari, tutumlar diizenleyici islev goriir. Orf ve adet (gelenek ve gorenek) terimleriyle ifade edilen toplum
beklentileri, birgok sosyal igerikli iligkiyi diizenlemekte, yonetmekte ve denetlemektedir. Cesitli koékenlerden
kaynaklanmig ve kusaktan kusaga aktarilmis olan gelenek ve gorenekler bir anlamda toplumun yapa yapa
alistigl, artik sorgulamadigi birtakim toplumsal huylar ve aligkanliklardir. Insan diginda diger biitiin canlilar,
kendilerine dogustan sunulan bir ortamda yasarlar. insan ise kendisine sunulan bu tabii ortam {izerinde tasarrufta
bulunur, eylem ve etkinlikleriyle onu degistirir. Insanin biitiin bu eylem ve etkinlikleri sonucunda ortaya ¢ikan
iriinler toplaminin adi kiiltiirdiir. Cevresini, irettigi kiiltiirle imar ederek diinyaya doniistiiren insan, bunu
yaparken ayni zamanda kendisini de yeniler. Bdylece insan ile kiiltiir arasinda karsilikli bir etkilesim dogar. Bu
etkilesimin bir benzeri, insanlardan olusan toplum ile insanlar arasinda cereyan eder. Bu etkilesimden
kaynaklanan ¢ok yonlii ve ¢ok boyutlu iligkiler yumagi bireyden bireye, toplumdan topluma, kusaktan kusaga
iizerine yenileri eklenerek aktarilir, islevini kaybeden unsurlar ise unutulup yok olur.

Yiice Rabbimiz buyuruyor ki: “Onlara, ‘Allah’mn indirdigine uyun!’ denildiginde, ‘Hayir, biz, atalarimizi
tizerinde buldugu muz (yol)a uyariz!’ derler. Peki ama atalar1 bir sey anlamayan, dogru yolu bulamayan kimseler
olsalar da m1 (onlarin yoluna uyacaklar)?” (Bakara 170).

Insan, tabiat1 geregi diger insanlarla bir arada yasarken gesitli kurallara uyar. Bu kurallar hukuk, ahlik ve din
cercevelerinde olusur. Hukuk, insanlarin bir devletin uyrugu olmakla uymay1 kabul ettikleri yasalar zeminini
ifade eder. Ahlak, yasalar zemininde de karsiliklar1 bulunan, ancak insanin i¢inde daha koklii bir yere sahip olan
iyi, dogru ve giizele dair degerlerin meydana getirdigi zemindir. Din, hem hukuk hem de ahlak zeminlerini
kusatan daha genis ve daha saglam bir zemin teskil eder. Orf ve adetler ise, her ii¢c zeminde birtakim arka planlar1
bulunan, farkli toplumlarda benzerlerine rastlanmakla beraber daha ¢ok belirli bir toplumda gecerli olan, yazilt
olmayan kurallardir. Orf ve adetlerde yansimasini bulan toplumsal beklentilerin kimisi gercekten insanlarin
hayrina, kimisi de zararinadir. Ahlak, bireyin her eyleminde oldugu gibi bu toplumsal aligkanliklarin ve
beklentilerin de sorgulanmasini, aklin, vicdanin ve dinin mihengine vurulmasini bekler. Zira ancak boylelikle
yanlis, kotii ya da ¢irkin oldugu halde kusaklar boyunca sorgulanmadigindan devam edegelen uygulamalar dan
ve beklentilerden kurtulmak miimkiin olur.Ahlak, insanin ig¢inde kdklesmis degerler biitiinlidiir. Onun séz ve
davranislar1 da degerlerin goriiniir hale gelmesidir

Yiice Rabbimiz buyuruyor ki: “Iyilik, yiizlerinizi dogu ve bat1 taraflarina ¢evirmeniz (den ibaret) degildir. Asil
iyilik, Allah’a, ahiret gliniine, meleklere, kitap ve peygamberlere iman edenlerin; mala olan sevgilerine ragmen,
onu yakinlara, yetimlere, yoksullara, yolda kalmisa, (ihtiyacindan dolay1) isteyene ve (6zgiirliikleri i¢in) kdlelere
verenlerin; namazi dosdogru kilan, zekati veren, antlasma yaptiklarinda sozlerini yerine getirenlerin ve zorda,
hastalikta ve savasin kizistigi zamanlarda (direnip) sabredenlerin tutum ve davramislaridir. Iste bunlar, dogru
olanlardir. Iste bunlar, Allah’a kars1 gelmekten sakinanlarin ta kendileridir” (Bakara 2 / 177)..

Islam Ahlakinin Ongordiigii Model Insan ve Iyi Miisliiman



“Ahléaki giizel bir insan hangi 6zelliklere sahiptir?” denildiginde onu zihnimizde canlandirabilecek 6zellikleri bir
cirpida sayrveririz: adil, alcakgoniilli, cesur, ¢aliskan, emanete sahip ¢ikan, giiler yiizlii, giizel sozli, haysiyetli,
hosgoriilii, saygili, kanaatkar, sabirli, sorumluluk sahibi, vefali, yardimsever... Soruyu biraz degistirerek “Iyi bir
miisliman hangi ozelliklere sahiptir?” diye soralim. Cevabimizi yine ayni giizel ahlak 6zelliklerini sayarak
verebiliriz. Ciinkii dinimiz biitiin bu giizel ahlak 6zelliklerine sahip bir insan1 iyi miisliiman olarak gérmekte ve
miiminlerinin bu 6zellikleri kazanmasini istemektedir. Ozetle, iyi bir miisliiman, giizel ahlakli bir insandur.

Kur'an-1 Kerim’de ahlaki olarak “iyi” kavramim ifade etmek tizere salah, birr, hayir, ma'ruf, hasen, tayyip, ihsan
gibi pek ¢ok kelime kullanilmaktadir. Bu kelimelerin ortak yonii, samimi bir imandan dogan ve onunla uyumlu
giizel davranislari dile getirmeleridir.

Temel Ahlaki ilkeler
Dogruluk

Dogruluk, insanin dudagi ile kalbi arasinda bir uyumsuzluk veya celiskinin bulunmamasi; 6ziin, s6ziin, amelin
ahenk icinde olmasidir. Dogruluk, insanin kalbiyle barisik olmasinin meyvesidir; gilizel sahsiyetin esasidir;
makbul bir huy ve hayirli bir siistiir. Kisinin diisiincelerinde, sozlerinde, niyetlerinde ve amellerinde kendini
gosterir.

Yiice Rabbimiz buyuruyor ki: “Oyle ise emrolundugun gibi dosdogru ol. Beraberindeki tovbe edenler de
dosdogru olsunlar. Hak ve adalet 6l¢iilerini agmayin. Siiphesiz O, yaptiklarinizi hakkiyla goriir” (Had 11/ 112).

Dogruluktan ayrilmayan insan ayni zamanda adil, diiriist, sdziinde duran, giivenilir, istikamet {izere dosdogru,
samimi, haktan ve haklidan yana, 6zii s6zii bir olan insandir. Dogruluktan sapmig bir insandan ise yalan, hile,
aldatma, batil, giivensizlik, sahtekarlik, iki yiizliilik, riya, samimiyetsizlik ve ihanet beklenebilir. Dogrulugun
insana hem maddi hem manevi pek ¢ok getirileri vardir. I¢ huzuru, korkudan ve iiziintiiden uzak olmak, bereket,
sayginlik, ge¢mis giinahlarin bagislanmasi, gelecekte biiyiik ecirler elde edilecek olmasi, cennete kavusmak,
meleklerin dostlugu bunlarin sadece bir kismidir.

Sevgili Peygamberimiz(s.a.s.) buyuruyor ki: “Dogruluk hayra ulagtirir, hayir da cennete... Kisi dogru sdyleye
sOyleye Allah katinda siddik (dosdogru) diye kaydedilir. Yalancilik yoldan ¢ikarir. Yoldan ¢ikmak da cehenne
me ulagtirtr. Kisi yalanciligi kendine yol edinince Allah katinda kezzab (¢ok yalanci) diye kaydedilir” (Buhéri,
"Edeb", 69; Miislim, "Birr", 103-105).

Infak

Infak, Allah’in hosnutlugunu kazanmak amaciyla kisinin baskalar1 icin géniilden yaptigi harcama ve bagistir.
Infakta bulunan kisi, bu davramslariyla sadece baskalarina yardimda bulunmus ve bir ihtiyac1 gidermis olmaz. O
kisi ayn1 zamanda hicbir aligverigin, dostlugun ya da aracinin olmayacagi kiyamet giinii gelmeden 6nce bir
hazirhik yapmus, Allah’in bir istegini yerine getirmistir. Iyi ahlaka sahip bir miimin, infak ederken Allah’m
kendisine verdiklerinin iyilerinden segerek verir. Kazandiklarindan, bollukta ve darlikta, gece ve giindiiz, gizli ve
acik baskalari i¢in harcamada bulunur. Boylece verdigi her bir seyin Allah katinda her basaginda yiiz tane olan
yedi basak bitiren bir tohum gibi, yedi yiiz kat bir bereketle karsilik bulacagini bilir. Infakta bulunan insan aym
zamanda disiinceli, digerkdm, yardimsever, sefkat ve merhamet ehli, maddeten ve manen temiz olmay1 seven,
hediyelesmekten hoslanan biridir. “Infak”mn anlanni kavramamus bir insandan hor gérme, incitme, basa kakma,
gbsteris, katilik, saygisizlik ve tepeden bakma beklenebilir. Infak, insanlar arasinda dayanmismay1, yoksunlarin ve
yoksullarin dertlerinin farkedilip giderilmesini saglar. Zengin ve fakir arasinda sevgi baglar1 kurar; toplumsal
dengeyi korur; kiskanglik ve diismanliklarin niinii keser. Hirsizlik ve riigvet gibi haksiz kazang yollarna
sapmaktan insanlar1 muhafaza eder, bireyi malin miilkiin tutsagi olmaktan kurtarir.

Yiice Rabbimiz buyuruyor ki:“Sevdiginiz seylerden Allah yolunda harcamadikca iyilige (birre) asla
erisemezsiniz. Her ne harcarsamz Allah onu bilir” (Al-i Imran 92)

Sevgili Peygamberimiz(s.a.s.) buyuruyor ki: “Kim bir miimin kardesinin sikintisin1 giderirse Allah da kiyamet
giiniinde onun bir sikintisin1 giderir. Bir kimse darda kalana kolaylik gosterirse Allah da ona diinya ve ahirette
kolaylik gosterir” (Miislim, “Zikr”, 38).

iffet



Ruhun temizligi, giinahtan ve kabahatlerden uzak durusun ifadesidir iffetli olmak... Kisinin arzu ve isteklerini,
sehvet ve istiyaklarini dizginlemesi, bunlarda 6l¢iilii olabilmesiyle kendini gosterir. Diinyada sayginligi olan
huzurlu ve mutlu, ahirette de Allah’in hosnutluguna ermis kutlu ve mesut insanlarin 6zelliklerindendir. iffet,
insanin kendine kars1 duydugu saygiy1 korur, bagkalarimin kisiye gosterecegi saygiya dayanak olur, kisisel deger
ve itibar1 arttirir. iffetli ve namuslu bir kisi kendine ait olmayan seylere goz dikmez. Mesrti ve helal olanla
yetinip hakkina razi olur. Kendinin ve bagkalarimin 1rz ve namusuna saygi gosterir. S6z ve fiilleriyle diistince ve
inanglarmin arkasinda durur. Degerlerine sahip ¢ikip onlara uygun yasar. Ozetle iffetli, namuslu kisi basim
yastiga koydugunda vicdanina veremeyecegi hesabi olmayan kisidir. Namuslu olmak ve iffeti korumaktan sz
ettigimizde ayn1 zamanda izzetli,serefli, lekesiz, dogru ve diiriist bir sekilde yasamaktan, bu sekilde bilinip
taninmaktan bahsediyoruz demektir. Ayrica vakar, 1rz, edep, ar, dogruluk, itibar, giivenilirlik, haysiyet gibi
yiiksek erdem ifade eden ahlaki ozellikler de aklimiza geliverir. Iffetini kaybetmis bir insandan giivensizlik,
ikiyiizliiliik, riya, samimiyetsizlik, ihanet, yalan ve aldatma beklenebilir. iffetli olmanin ve namuslu kalmanin en
onemli sart1 haya sahibi olmaktir. Haya, “utanma duygusu”dur. Bu duygu, sahibini kétiiliiklerden, glinah olan
s0z, fiil ve davraniglardan alikoyar.Allah’1in sevgili el¢isi Hz. Muhammed(sav.) bu konudaki 6l¢iiyii ¢ok sade bir
sekilde ifade buyurmustur: “Utanmazsan diledigini yap”(Ebu Daviid, "Edeb", 6).

Yiice Rabbimiz buyuruyor ki: "Miimin erkeklere sdyle, gozlerini haramdan sakinsinlar, irzlarint korusunlar. Bu
davranis onlar i¢in daha nezihtir. Siiphe yok ki, Allah onlarin yaptiklarindan hakkiyla haberdardir. Miimin
kadinlara da sdyle, gozle rini haramdan sakinsinlar, 1rzlarini korusunlar.(Yiiz ve el gibi) goriinen kisimlar
miistesna, ziynet (yer) lerini géstermesinler" (Nar 30-31).

Hayanin yitirilmesi, iffetin yitirilmesine; iffetin yitirilmesi ise kotii sz, fiil ve davraniglarin ¢ogalip yayilmasina,
bunlarin toplumda yayginlagmasina, ahlakin bozulmasina sebep olur. Hayanin imanin bir pargasi oldugunu ve
hayéanin ancak hayir getirecegini ifade buyuran sevgili Peygamberimiz,(s.a.s) Allah’in haya sahiplerini sevdigini
bildirmektedir.

Sevgili Peygamberimiz(s.a.s.) buyuruyor ki: "Miisliiman kardesini hor ve hakir gdrmesi, bir kimseye ser olarak
yeter. Her Miisliimanin kani, mali ve 1rzi1, bagka Miisliimana haramdir" (Mislim, "Birr", 32). ki: "Haya ancak
hayir kazandirir" (Buhéri, "Edeb", 77; Miislim, "Iman", 60).

Emanete Riayet Etmek

Emanet, geri almak iizere birakilandir. Emin insan ise emaneti sahibine iade edene kadar sahibinin beklentisine
uygun olarak koruyup kollayandir. insana emanet edilir: Insana, bazen yaratilista esi olan insan kardesi bir
seylerini emanet eder; malini, miilkiinii, s6ziinii, sirrini, hatta canini. Ve Rabbi bir seyler emanet etmistir kuluna;
diger kullarindan kimilerini, mahlikatindan bazilarini, s6zlerini, emir ve yasaklarini, insanin bizzat kendisini.
Emanete riayet, biitiin emanetlere karsi sorumluluklarin farkinda olup gereken saygi ve itibar1 gostermektir.
Emanetleri geregince koruyup kollamak ise omuzlart yiikten, gonlii kederden, vicdani lekelenmekten korur.
Kisiye mutmain bir kalp, huzur ve giiven bahseder. Cevresine de aynt huzur ve giiven meltemlerini hissettirir.
Onun i¢in emin insan daima kendisine bagvurulan kisidir. Onunla ayn diigiince ve inanglari1 paylasmayan kisiler
bile onun kapisindadir, onun yaninda ydresinde olmak isterler. Tipki Muhammedii’l-emin(s.a.s.) gibi... Ona
inanmayan misrikler bile onu emanetlerini teslim edebilecekleri en giivenilir insan olarak tanimiglardir.
Emanetleri goriip gozeten insan ayni zamanda diiriist, soziinde duran, sorumluluk sahibi, sabirli, duyarli,
diisiinceli, bagkalarin1 dnemseyen, onlarin dertleriyle dertlenen, 6zii s6zii bir olandir. Emanete riayet etmeyen bir
insandan yalan, hile, a¢gozliilikk, aldatma, umursamazlik, bencillik, diislincesizlik, sorumsuzluk, sahtekarlik,
samimiyetsizlik beklenebilir.

Yiice Rabbimiz buyuruyor ki: "Ey iman edenler! Allah’a ve Peygamber’e hainlik etmeyin. Bile bile kendi (aranizdaki)
emanetlerinize de hainlik etmeyin" (Enfal 8 / 27).

Emin insanlarin bulundugu toplumlarda herkes sorumluluklarim1 tam anlamiyla yerine getirir. Dolayisiyla
herkesin hakki ve hukuku yerli yerincedir, korku ve endise silinmis, huzur ve giiven ortami saglanmustir. Islerin
boliistimiinde liyakat ve hakkaniyet, insanlar arasi iliskilerde sayg: ve digerkadmlik gegerlidir. Bu toplumlarda
insanlar kendilerini ve birbirlerini “Allah’a emanet” ederler. Zira en giizel “emin”in, Allah Teala oldugu bilinir.

Sevgili Peygamberimiz(s.a.s.) buyuruyor ki: "Miinafigin aldmeti ugtiir: Konusunca yalan sdyler, s6z verince
soziinden cayar, kendisine bir sey emanet edildiginde hiyanet eder" (Buhari, “Iman”, 24; Miislim, "Iman", 107-
108).

Adil Olmak



Temeli vicdanlara atilmig yliksek bir deger olan adalet, herkesin ve her seyin yerli yerinde, olmasi1 gereken yerde
bulunmasi anlamina gelir. Buna gore, adil olmak her seyi 1ayik oldugu yere koymaktir; ayakkabiy1 ayaga, kiilahi
da basa yerlestirmektir. Adalet, kisilerin sahip olduklar1 haklarin belirlenmesine ve belirlenen haklarin
sahiplerine teslim edilmesine yarayan olgiittiir. Kendisiyle rota ayarlanan bir deniz feneri gibi dogru ve diiriist
yasamanin temel ilkesidir.Tek basma ‘“yasalara uymak”la adalet gergeklesemez; hikmet, iffet ve cesarete
dayanan akil ve vicdanin ortak calismasina ihtiyag vardir. Olcii ve dengenin hayati kusatmasi, en kii¢iigiinden en
biiyligiine biitiin haklarin sahipleriyle kavusmasi demek olan adalet, diismanimiza dahi borcumuzdur. Ayrica
adalet; “Zulm ile abad olanin, ahiriberbad olur”,*Mazlumun ah1 yerde kalmaz”, “Alma mazlumun ahini, ¢ikar
ahesteaheste”, “Elbette olur ev yikanin hanesi virdn”, “Aglatan giilmez”, “Mazlumun ahi indirir sadh1” gibi
sozlerle ¢agrilan, vicdanlara huzur veren bir erdemdir. Hem kendiyle barisik olmak hem de baskalarina hakiki
bir yoldas olmak, adil olmaktan geger. Adil bir insan herkesin hakkim gozetir, hak sahibine de hak ettigini verir.
Hakliy1 giiglii bilir,biitiin giiciine ragmen haksiza karsi durur.Herkese layik oldugu muimeleyi yapar.isi ehline
Verir.

Insanlar arasinda hakemlik yaptiginda adaleti gergeklestirecek sekilde titizlikle hitkmeder. Kendisi, ana babasi
yahut en yakinlarindan birinin aleyhine de olsa sahitligini dosdogru yapar, gercegi asla carpitmaz. Ofke veya
diigmanlik duydugu birinin karsisinda gii¢lii konuma gegecek olsa adaletsizlige sapmamak i¢in her zamankinden
daha dikkatli olur. Olgiip bicerken teraziyi tartiyr; diisiiniip tasinirken aklin1 izanim adil tutar, adaletten sapmaz.
Ne is yaparsa yapsin onu geregince yapar. Adil insan ayni zamanda dengeli, diiriist, olgiilii, insafli, ilkeli,
giivenilir, istikamet tizere dosdogru, ihlasl biridir. Adaletten sapmis bir insandan zuliim, hile, desise, tutarsizlik,
taskinlik, sahtekarlik beklenebilir. Adalet konusunda titizlik gostermek, gerek ferdin gerekse toplumun huzuru
i¢in zorunludur. Ciinkii bir toplumda isler yapilmasi gerektigi sekilde yapilmaz ve hak edenin hakki verilmezse,
o toplumda dirlik ve diizenden bahsetmek miimkiin olmaz.

Yiice Rabbimiz buyuruyor ki: "Allah, size, emanetleri mutlaka ehline vermenizi ve insanlar arasinda
hiilkmettiginiz zaman adaletle hiikkmetmenizi emrediyor. Dogrusu Allah, bununla size ne giizel 6giit veriyor!
Stiphesiz ki Allah, hakkiyla isitendir, hakkiyla gorendir" (Nisa 4 / 58).

Sevgili Peygamberimiz(s.a.s.) buyuruyor ki: "Yedi grup insani hi¢bir gdlgenin bulunmadig: bir giinde Allah
arsinin golgesinde golgelendirecektir. Bunlardan biri de adaletli devlet bagkanidir" (Nesai, "Adabii’l-kudat", 2).

Kardeslik

Miisliimanlarin birlikteliklerinin dayanag: olan kardeslik, inan¢ ve goniil yakimligiyla siki sikiya kurul mus olan
bagi ifade eder. En giicliisiinden bir goniil bagi... Kalplerin en sicak iilfet ve muhabbeti... Ruhlarin beraberligi
nin en yiicesi... Uzun yollari, mesakkatleri goze aldiran bir yakinlik... Kardesligin yuvasi hisim akraba
iliskisinden daha yukarilarda bir yerdedir; menfaatten, ¢ikardan, garazdan, ivazdan uzak bir iklimdir kardeslere
sundugu. Doniip duran bir tekerlek gibidir hayat ve insanlar bu tekerlegin tam gébegindeki “kardeslik” adli
poyraya bagl parmaklardir. Kirilinca bu parmaklar, tekerlek artik ¢ikar tekerlek olmaktan; yasanmaz olur hayat.
Onun i¢indir ki bilir kardesler, kardesligin birlik ve beraberlik oldugunu; birbirlerini biitiinleyerek yekpare
saglam bir bina olusturduklarini. Birinin derdi kederi biitiin kardeslerini ilgilendirir. Birinin mutlulugu sevinci
hepsinin gonencidir. Ayni anne babanin ¢ocuklari degildirler belki, ama ayni duygu, diisiince ve inanglar
paylasmaktan dogan bir kardeslik havasini gekerler iglerine, etraflarina da ayn1 havayi estirirler.Ozveri oldugunu
diisiinmeden, kafalarinda en ufak bir soru olusmadan sahip olduklarim paylasirlar. Iyi niyet ve tam bir
samimiyetle birbirlerine destek olur, yardimlasirlar. Birbirleri i¢in hayirlar, giizellikler dileyip birbirlerinin
tizerine titrerler. Hasta m1 oldu kardesi, kendisi hasta olmus gibi {iziiliir. Sikintist m1 var kardesinin, kendi
sikintisint unutup onunkine kosuverir. Ve birbirlerine karst samimi ve agiktirlar; kendi dalgalarinin meddini de
cezrini de ¢ekinmeden agarlar kardesler birbirlerine. Kardeslik duygusuyla dolu bir insan digerkam, kadirsinas,
vefali, merhametli, miitevazi, affedici, 6zverili, samimi, sadik bir kisidir. Kardeslik duygusundan uzak bir insan
kiigitk goren, alayci, bencilce tavirlar, disiincesizligi, kibri ve tutarsizlifi sebebiyle yalnizliga
mahkimdur.Ondan basa kakma, umursamama, ilgisizlik ve duyarsizlik beklenebilir. Kardesligin hakim oldugu
bir toplumda ¢ikar degil samimiyet, bencillik degil digerkadmlik, zorunluluk degil goniilliiliikk, zuliim degil adalet
ve merhamet goriiliir. Bu toplumu olusturan insanlarin aralarindaki iligkiyi isimlendirmek i¢in en ¢ok kullanilan
kelimeler dost, arkadas, ahbap, goniildas, sirdastir ve bu toplumda hi¢ duyulmayacak ii¢ kelime kin, nefret ve
diismanliktir.

Yiice Rabbimiz cc buyuruyor ki: "Miiminler ancak kardestirler" (Hucurat 10). Sevgili Peygamberimiz (s.a.s.)
buyuruyor ki: "Birbirinize kin tutmayin, haset etmeyin, sirtinizi donmeyin, ilginizi kesmeyin! Ey Allah’in
kullari, kardes olun!" (Buhari, "Edeb", 57, 58, 62; Miislim, "Birr", 23, 24, 28, 30-32



"Ben dostlarimi ne kalbimle, ne de aklimla severim. Olur ya! Kalp durur, akil unutur. Ben dostlarimi ruhumla
severim. O ne durur, ne de unutur." Mevlana

Hosgori ve Bagislama

Hos gormek, birinin hatali davranisina karsi gelistirilen iyi davranistir, aynen karsilik verebilecekken vazgecmek
tir. Clinkil insaniz; ayni ¢at1 altinda yasiyor, ayni giinesten faydalaniyor, ayni topraktan besleniyoruz.Ayni ten
kafesinde, ayn1 can emanetini tagiyoruz. Dogumla 6liim arasinda benzer duraklarda konup kalkiyoruz ve biitiin
benzerliklerimize ragmen herkesin tuttugu farkli yollar, benimsedigi farkli hayat tarzlari var. Nasil ki yer damar
damardir, insan da gesit ¢esit... Ayni olay karsisinda farkli tepkiler verebilir, ayn1 durumlarda farkli davranislar:
kolayca sergileriz. Bunlarin kimi dogrudur, kimi de yanlis. Eger Allah, insanlari hatalari yiiziinden hemen
cezalandirsaydi yeryliziinde kimse kalmazdi. Fakat Allah herkesi kendieceli gelene kadar erteliyor, ayriliga
diistiikleri seyleri insanlara agiklamasi i¢in peygamberlerini gonderiyor ve vahyini indiriyor. Insan bin bir
varliktaki tiirli g¢esit ayriliklari adalet terazisinde tartip ilahi vahyin aydimnlattigi goniille hos goriiyor.
Hosgoriiyor; yani yapilan bir hatadan, kusurdan ya da sugtan dolayr yapanmi cezalandirmiyor, verebilecegi
karsiliktan vazgecip el cekiyor.Kimi zaman da hos goriip gecemiyor, 6f kesine yeniliyor, kirginligimin
parmakliklar1 arkasinda esir kaliyor, kinin ve nefretin giiciine teslim oluyor, kotii anilarin boyundurugu altina
giriyor. Oysa kiilge kiilge agirliktan kurtulup 6zgiirliige kavugmak, engin gokyiiziinde ruhunu kanatlandirmak ne
kadar da kolaydir. Bagislar ve biter biitiin bunlar, uyanir kabustan. Bagislamak ¢ok mu zordur? Ama her zorlukla
beraber bir kolaylik vardir. Once hatirla; insansin ve sen de hata yapabilirsin. Sonra af dileyen kardesine bak; o
da insan, bir hata yapmis ve af dileyerek kapina gelmis. Nihayetinde biitiin yaratilmiglar zaaflariyla, kusurlariyla
yagsamiyorlar mi1? Kardesini bagislayarak ona varlik diinyanda yer ag, hem kendi i¢ huzuruna ve mutluluguna
hem onunkine katkida bulun. Affetmezsen kardessiz, dostsuz kalirsin; affetmezsen af dileyen kardesin de
dostsuz kalacak... Hos gérmeyi bilen insan Allah’in yarattiklarma saygi duyan, O’nun eserleri karsisinda
hayranlik duyan bir kuldur. Bagisladiginda birgok gilizel ahlaki ozellikleri de tescillenir. O, sevecen,
karsisindakinin yerine kendini koyarak diisiinebilen, anlayisli, merhametli, yardimsever, dengeli ve adil bir
kisidir. Hosgorii ve bagislamadan uzak bir insandan bencillik, huysuzluk, anlayigsizlik, huzursuzluk, zuliim ve
ihanet beklenebilir.

Yiice Rabbimiz buyuruyor ki: "Affeder, hos goriip vazgeger ve bagislarsaniz siiphe yok ki Allah ¢ok bagislayandir, ¢ok
merhamet edendir" (Tegabiin 14). Sevgili Peygamberimiz (s.a.s.) buyuruyor ki: "Yigit dedigin, giireste rakibini yenen kimse
degildir; asil yigit kizdig1 zaman 6fkesini yenen adamdir"(Buhari, "Edeb", 76; Miislim, "Birr", 107, 108).

Sabir

Hayat insana Rabbinin verdigi bir armagandir; giilliik giilistanlik bir armagan.Ama giil dikensiz degildir. Hayat
da...Hayat denen giilistanin dikenleri giigliikler, zorluklar ve sikintilardir. Sabirsa bunlara gogiis germenin
adi...Kimi zaman agirhigindan omuzlarimizin yoruldugu, ayaklarimizin titredigi elemlere katlaniriz; kimi zaman
sonucunda karsilasacagimiz giizelliklerin timidiyle bazi lezzetlerden uzak durmak mecburiyetine... Kimi zaman
da higbir sey beklemeden ve higbir sey timit etmeden bekleriz, sadece bekleriz. Zahmetsiz rahmet ermez ¢iinkii.
Hayat yolculugunda kapisinda duracagimiz sabir, kazanacagimiz galibiyetlerin ve giizel sonuglarin habercisidir;
er ya da ge¢ kapi acilacaktir ¢linkii. Umut sanatkarinin tutundugu daldir sabir. Sayesinde s6ziimiizden veya
kararlarimizdan donmeden geregini sonuna kadar yapariz; korukluktan olgunluga ancak bdyle gecilecegini
biliriz. Sabrin eteklerine siki sikiya tutunarak olacak olani telds gostermeden bekleriz; bu bize katlanma giicii
verir, dayaniklilik kazandirir.Sabri ahldk edinmis kisi sozlerini yerine getirmek ic¢in sabreder.Namazlarina,
oruglarma sabirla devam eder. Allah’tan gelen nimetlerin lezzetine de, ¢ekip aldiginda yoklugunun elemine de
sabreder.Yanindakilerin bir giin yok olacagini, Allah katinda olanin ise kalict oldugunu bilmenin giiciiyle
sabretmeye devam eder.Korktugunda, a¢ acikta kaldiginda, malin1 miilkiinii kaybettiginde tahammiil gosterip
sabreder. Allah yolunda basina gelen musibetlere yilmadan, zaafa diigmeden, disini de 6ziinii de sikarak dayanir.
Zalime boyun egmeyip direnir, direnigini sabirla siirdiiriir. Miicadelenin kizigtigi zamanlarda da direnip
sabretmeye devam eder. Dogru sdyledigi i¢in dokuz kdyden de kovulsa onuncusunu arayip hakkin sahitligine
devam eder. Kinayanlarin kinamasina ve eziyetlerine aldirmadan, iman giiciiyle dayanir. Hakkinda sdylenen iyi
ve kotii sozlere sabreder. Allah’in verdiklerinden yine O’nun yolunda harcayarak, kotiliigii iyilikle savarak
kendisine diismanlik giideni sicak bir dost yapiverene kadar sabreder. Sabir yarisinda diigmanlarini geger.
Cehresinde kirigiklar artar zamanla, dogrudur. Ama o kalemin yazdiginin, sabrettiginde sevap, sabretmedigin
deyse gilinah oldugunu bilir. Bu bilingle, Rabbinin rizasina ermek i¢in, yalniz O’na dayanip giivenerek, sadece
O’ndan yardim umarak sabreder, sabreder, sabreder. Sabr1 ahlak edinmis insan metanetli, miitevekkil, nefsine
hakim bir kisidir. Sabirsiz bir insandan anlayigsizlik, huzursuzluk, tagkinlik, fevri hareketler, isyan ve ihanet
beklenebilir. Sabir, insam1 olgunlastirir, gelistirir ve giiglendirir. Insan, sabrinin tiikkendigini hisseder bazen.
Yinus peygamber gibi yerini terkeder. Ama yine onun gibi pismanlik zirhini giyip tévbe kulpuna yapisir ve sabri



daha bir giiclenmis olarak doner kendisine. Sabir, i¢ huzuruna, korkudan ve {iiziintiiden uzak olusa, zor
zamanlarda ferahlik ve esenlige, insanlar arasinda dostluk ve yardimlagsmaya kapi agar.

Yiice Rabbimiz buyuruyor ki: "Andolsun zamana ki, insan gergekten ziyan i¢indedir. Ancak, iman edip de salih
ameller igleyenler, birbirlerine hakki tavsiye edenler, birbirlerine sabri tavsiye edenler bagka (Onlar ziyanda
degillerdir)"(Asr 1-3).

Sevgili Peygamberimiz(s.a.s.) buyuruyor ki: "Namaz nurdur; sadaka burhandir; sabir ziyadir" (Miislim,
"Taharet", 1). "Miiminin durumu gibta ve hayranliga deger. Onun biitiin isleri hayirh ve kazanglidir. Bu duruma
miiminden baska hi¢ kimsede rastlanmaz. Miimin bir nimete ndil oldugunda siikrederse bu onun i¢in hayir olur.
Darlik ve sikintiya diistiigiinde sabrederse bu da onun i¢in bir hayir olur" (Miislim, "Ziihd", 64). "Sabir dedigin,
felaketle karsilagtigin ilk anda dayanmaktir" (Buhari, "Cendiz", 32, 43; Miislim, "Cenaiz", 14-15).

Sabir, yiizlinii eksitmeden aciy1 yudumlamaktir (Ciineyd-i Bagdadi )
Algak Goniilliiliik

Giinde bes defa minarelerden duyar dinleriz: Allah, biiytiktiir, bildiklerinizin her birinden ve hepsinden daha
biiyiiktiir. Bu ilan insanin kendi kendisiyle tanigmasina, halini idrak etmesine, durdugu yeri kavramasina her giin
yapilan bir davettir. Cevresine dikkat kesilmesine, her seyi yerli yerine oturtma sina bir davettir. Bu davet,
insanin canli cansiz herkese ve her seye karst dogru konum almasini, serefli bir durusa sahip olmasini, biitiin
zelilliklerden kurtulmasini ve kibre kapilmamasini saglar. Allah’in alemlerin sahibi ve Rabbi olduguna iman
etmek, insana, hangi mevkide bulunursa bulunsun yine insan oldugunu hatirlatir. Allah’m yarattiklarindan
sadece biri oldugunu farkettirir. Kendisindeki biitiin nimet ve 6zelliklerin yiice Allah tarafindan verildigini
fisildar. Bagkalarinda olmayan, kendisinde olan nimetlerin de yine Allah tarafindan verildigini, verenin geri
alabilecegini sdyler. Biitiin bunlar1 fark eden insan, olgunlasan basaklar gibi tevazu ile basini eger. Her durumda
alcakgéniilliiliik icinde davranir. Saygi ve tazimle dopdolu bir sekilde Rabbine boyun eger. Ictenlikle yalvarip
yakararak isteklerini O’na arz eder. Allah’in yarattiklarina da vakar ve yumusaklikla davranir. Bilyiiklenmeden,
sade ve diiriist bir hayat yolu tutturur. Algakgoniillii bir insan saygili, vakur, samimi, nerede nasil davranacagini
bilen, nefsine hakim bir kisidir. Miitevazi olmayan bir insandan gosteris¢ilik, bobiirlenme, ¢calim satma, tepeden
bakma ve hainlik beklenebilir.

Yiice Rabbimiz buyuruyor ki: "Rahmanmn kullari, yeryiiziinde vakar ve tevazu ile yiiriiyen kimselerdir. Cahiller
onlara laf attiklar1 zaman, 'Selam!' der (geger)ler" (Furkan 63). Ayetmealini okuyup giinliik hayattaki uygulamala
rinizi ayet 15181inda gozden gegiriniz. Sevgili Peygamberimiz(s.a.s.) buyuruyor ki: "Allah rizas1 i¢in algakgoniillii
olan1 Allah yiiceltir" (Mislim, "Birr", 69).

Algakgoniillii insanlardan olusan bir toplumda herkes haddini bilir, kimse kimsenin sinirina tecaviiz etmez,
kimsenin hakki hukuku ¢ignenmez, huzur dolu bir hayat siiriiliir. insanlar birbirlerine kendilerine davranilmasini
istedikleri gibi saygi ve sevgi dolu iyi davraniglarda bulunurlar. Korku ve {iziintiiden uzak, mutlu ve mesut bir
yasant1 hakim olur géklerde ve yerde.

S6ziinde Durmak

Soziini tutmak kisinin vaat ettigi seyi yerine getirmesi, tistlendigi her tiirlii gérev ve sorumlulugu ifa etmesidir.
Ahitlere vefa gostermek dogru, diiriist ve giivenilir olmamin bir geregidir. Is hayatinda, aile hayatinda, kisisel
iliskilerde, kisacasi hayatin her lahzasinda bir s6z verme vardir. Allah ile, insanlarla ve esya ile iligkilerinde
kisinin verdigi sozlere sadik kalmasi miisliimanligin gostergesidir. Aksi bir yol tutmak ise Peygamberimizin
(s.a.s.) de ifade buyurdugu gibi miinafik¢a bir ahlaktir. Miisliiman ahlakina sahip bir kisi antlagsma yaptiginda
geregini yerine getirir. Allah’in korunmasini emrettigi seyleri korur. Antlagsmalarmin Allah’a verilmis sozler
oldugunu bilir ve geregini 6zenle yerine getirir. Hele bir de soziinii yeminle baglamissa bunun Allah’1 kendine
kefil kilmak oldugunu bilir, pekistirdikten sonra soziinii asla bozmaz. S6zlerini tutan insan ayni zamanda hem
ahdine hem de muhataplarma vefa gostermis olur. O, saygili, dogru, diiriist, hakkaniyetle davranan, maddeten ve
manen temiz olmay1 seven biridir. Ahde vefanin anlamini kavramamus bir insandan yalan, hile, saygisizlik,
emanete hiyanet beklenebilir. S6ziinde duran kimseler, i¢inde yasadiklar1 toplum tarafindan da sevilirler.
Diiriistliikleri, eminlikleri ve giivenilir oluslari sebebiyle herkes onlara saygi ve giiven duyar. Boylece toplumda
birlik, beraberlik ve barig hakim olur. Sézlerini ¢igneyip duran, yalan dolana sapan insanlarsa hem kullarim hem
de Allah’in sevgisinden uzaklara diiger; yalniz ve mahzun bir hayat siirerler.



Yiice Rabbimiz buyuruyor ki: "Verdiginiz sozii de yerine getirin. Ciinkii s6z (veren soziinden) sorumludur" (Isra
34). Okudugunuz ayetmeali hakkinda diisiincelerinizi arkadaglarinizla paylasiniz. Yiice Rabbimiz buyuruyor ki:
"Ey iman edenler! Akitlerinizi yerine getirin" (Maide 1). Sevgili Peygamberimiz(s.a.s.) buyuruyor ki: "Dé&rt huy
kimde bulunursa o tam bir miinafik olur. Bir kimsede bu huylardan biri bulunursa o huydan vazgeginceye kadar
o kiside miinafigin 6zelliklerinden biri var demektir. O dort huya sahip kimse kendisine bir sey emanet edilince
hiyanet eder, konugunca yalan sodyler, bir antlagma yapinca sdziinde durmaz, diismanlik yapinca da asir1 gider”
(Buhari, "Iman", 24; Miislim, "iman", 106).

Gorgiilii Olmak

Toplumsal hayat iginde, bireylerin goriip yasayarak kazandiklari bazi nezaket kurallar1 vardir. Sayginin bir
geregi olan bu davranislar sergileyenler gorgiilii olarak nitelenirler. Gorgiilii insanlarin birbirleriyle iliskilerinde
olgun ve medeni davraniglar goriiliir. Ciinkii gorgiilii bir insan sozleriyle ve davraniglartyla bagkalarini rahatsiz
etmemek ve incitmemek i¢in gerekli bilgi, kiiltiir ve aligkanliklar1 edinmistir. Gorgii kurallar1 bir toplumun inang,
orf, adet, , ekonomik seviye, teknolojik gelismiglik gibi 6zelliklerine gore zamanla degisiklik gosterebilir.
Gorgiili insan ayn1 zamanda miitevazi, saygili, kendini muhatabinin yerine koyarak diislinebilen, yumusak
huylu, kibar ve nazik bir kisidir. Gorgiiden nasibi kit olan insan kaba, sert, kat1 kalpli, duyarsiz, muhataplarini
onemse meyen ve hoyrat biridir. Gorgii kurallari, kigiye sayginlik kazandirdigi gibi, insanlarin birbirlerini
sevmelerine, anlayisli davranmalarina vesile olur. Gorgii kurallarina uymak giinliik iglerde diizen saglar, boylece
toplum belli bir rahathga kavusur. Birey ve toplumun dirlik, huzur ve asayisi korunur. Insanlar arasinda
yumusaklik, siikiinet ve zarafet hakim olur. Yiice Rabbimiz buyuruyor ki: "Yemin edip duran, asagilik, daima
kusur arayip kinayan, durmadan soz tasiyan, iyiligi hep engelleyen, saldirgan, giinaha dadanmus, kaba saba;
biitiin bunlarm 6tesinde bir de soysuz olan kimseye mal ve ogullart vardir diye, sakin boyun egme" (Kalem 10-
14).

Iyi Davranmak ve Giizel Séz Séylemek

Iyi kavram, Allah’im istekleriyle uyumlu her tiirlii s6z ve davranis i¢in kullanilir. Allah’in hosnut olacag iyi s6z
ve davraniglar, miisliimanlarin her zaman giindemindedir; miisliiman, iyilik yapar, iyiliklerin artmasi ve
baskalarinin da iyi olmasi i¢in ¢abalar.O Rabbini goriir gibi, Allah’in kargisindaymis gibi hisseder, konustugunda
giizel soz sdyler ve iyi davramslar sergiler. lyi s6z ve davramislarin kiiciigii, biiyiigii, dnemlisi, 6nemsizi yoktur.
Her bir iyi s6z ve davranis énemli ve gereklidir. Iyi s6z ve davranislar Adeta birer tohum gibidir; koklerini goniil
topragina salacak olan bu tohumlarin ne biiyiikliikte, ne gorkemde bir sonug¢ verecegini onlar1 o gonle emanet
eden kisi dahi bilemez. Insanlara iyi davranan ve giizel sézler sdyleyen kisinin Allah’a kalbi baghilig1 yiiksek,
gonlii sayg1 ve sevgi dolu, huyu yumusak, ahlaki da giizeldir. Insanlardan giizel sézleri ve iyi davramslar
esirgeyen kiginin zamanla kalbinde kasvet, s6z ve davramiglarinda hasinlik, muhataplariyla iligkilerinde ise
yalmzlasma hakim olur. Iyi davranislar ve giizel sézler, hayatin akisina kapilmis her bir insanin ferahlik
duyacagi golgelikler olusturur. Bu golgeliklerde sikintilardan uzaklasilir, tiziintii ve kederden siyrilip umut ve
nese dolu yeni hamleler icin giic kazamlir, giiven ve huzura kavusulur. Iyi davranislar1 yapanlar, giizel sozleri
dile getirenler ve bunlarin muhataplari karsilikli olarak birbirlerine saygi ve muhabbetle dolarlar.

Yiice Rabbimiz buyuruyor ki: "Kim bir iyilik yaparsa, ona on kati1 vardir. Kim de bir kétiiliik yaparsa, o da
sadece o kotiiliigiin misliyle cezalandirilir ve onlara zulmedilmez" (En‘am 6 / 160). "Giizel ig yapanlara (karsilik
olarak) daha giizeli ve bir de fazlasi vardir. Onlarin yiizlerine ne bir kara bulasir, ne de bir zillet. iste onlar
cennetliklerdir ve orada ebedi kalacaklardir." (Y{nus 10 / 26).

Yardimlagmak

Yardimlagsmadan s6z acinca ¢ogunlukla ilk akla gelen zekat, sadaka, infak, ihsan gibi kavramlarla da ifade
edilebilecek maddi yardimlasmadir. Ancak yardimlagsma gerek maddi gerekse manevi her tiirden destegi ifade
eder. Mesela fikir danisana dogru ve uygun goriis bildirmek, zuliim ve haksizlifa ugrayan kimseyi zalimin
zulmiinden kurtarmak ve korumak, zalim bir insanin zulmiine engel olmak, hata yapan bir kisiyi affetmek, arasi
bozuk kisilerin arasin1 yapmak, giizel sozlerle kalpleri fethetmek, kederli kisilerin kederlerine teselli bulmaya
calismak, hastay1 ziyaret etmek...Kisacas1 yardim, insanlar arasindaki iliskilerde taraflarin ayakta kalmalarina ve
hayatlarini stirdiirmelerine kiiglik ya da biiyiik her tiirlii destegi vermektir. Yardimsiz kalmak her bir sorunla ve
diismanla tek bagina kargilagmak anlamina gelir. Yardimlagma, toplum halinde yasamanin tabii bir sonucudur.
Hem baskalar1 ile yasamak hem de yardima ihtiyag duymamak imkansizdir.“Komsu komsunun kiiliine
muhtactir.”Yardimlagsma konusunda duyarli bir insandan sz edildiginde onun dayamsma, hayirseverlik,
fedakarlik, digerkdmlik, iyilik, comertlik, muhabbet gibi erdemlere sahip oldugu disiiniiliir.Yardimlasma



konusunda duyarsiz bir insandan s6z edildiginde onun hakkinda zihinde bencillik, vurdumduymazlik, cimrilik,
vefasizlik, hoyratlik gibi kotii ahlaki 6zellikler ¢agrisir.

Yiice Rabbimiz buyuruyor ki: "lyilik ve takva iizere yardimlasm. Ama giinah ve diismanlik {izere
yardimlasmayin. Allah’a karst gelmekten sakinin.Ciinkii Allah’1in cezasi ¢ok siddetlidir"(Maide 5 /2).

Allah’in hosnutlugunu kazanmak icin yardimlasanlar; Yaptiklari yardim karsiliginda muhataplarindan bir sey
beklemezler. Yardimlarin1 basa kakmazlar. Yardim olarak sunduklar1 seyin kendileri i¢in de degerli olmasina
0zen gosterirler. Yardima ihtiyact olup bunu dile getirmeyenlere de ulagmaya ¢aligirlar. Yardimlagmanin hem bu
diinyada hem de ahirette giizel sonuglar1 vardir. Yardimlagma sayesinde kardeslik anlayisi1 yayginlasir, kardesler
arasinda birlik ve beraberlik duygular1 gelisir. Nefret ve diismanlik gibi kotii duygu ve diisiinceler engellenir. s
boliimii yapilarak toplumsal dayanigmaya hizmet edilir. Béylece hem maddi ve manevi refah artar hem de felaha
dogru hep birlikte yol alinir.

Islam Ahlakinda K6tii Gériilen ve Yerilen Baz1 Davranislar

Mali miilkii, gerektigi kadar ve zamaninda harcamaya kiyamayip elde tutmak: Cimrilik. Birine kasith olarak
asilsiz yere bir sug yiiklemek, kara calmak: Iftira. Yapilan iyiligi muhatabin yiiziine vurmak: Basa kakmak
Kendini begenip baskalarindan iistiin tutmak, biiylikliik taslamak, bobiirlenmek: Kibir. Alkollii icki veya keyif
verici madde kullanmak ve bu sebeple kendini bilmeyecek durumda olmak: Sarhosluk. Aralarinda mesrt bir
nikah bagi bulunmayan kimselerin bir bedel karsilifin da veya bedelsiz cinsl miinasebette bulunmalari: Zina.
Ortaya para koyarak talih oyunu oynamak: Kumar. Tabiat kanunlarina aykir1 sonuglar elde etmek iddiasinda
olanlarin bagvurduklart gizli islem ve davraniglart yapmak ya da yaptirmak: Biyii. Yaptirilmak istenen bir iste
yasa dis1 kolaylik ve cabukluk saglanmasi ya da hak edilmeyen seyin elde edilmesi i¢in bir kimseye mal veya
para olarak saglanan ¢ikar: Riigvet. Bir kimsenin kendisinin bulunmadigi ortamda, sdylenmesinden hoslanma
yacagi ozelliklerini sayip dokmek, o Kisiyi gekistirmek:Guybet. {1ahi iradeye uygun olan diizeni bozmak, bozgun
culuk:ifsat. Baskasinda olan nimetten huzursuz olup ¢ekememek, kiskanglik: Haset. Haksiz yere bir cana
kiymak, 6ldiirmek: Katil. Dogru olmayan bir sekilde gergegin hilafina konusmak: Yalan Soylemek. Herhangi
bir seyde asiriya kagmak, gereksiz yere harcamak, savurganhk: Israf. Baskasma ait mal, deger ve imkani
calmak, kendine mal etmek: Hirsizlik. Baskalarin1 aldatmak, sasirtmak, korkutmak veya kendini begendirmek
icin birinin yaptig1 yapay davranis, ¢alim, kurum: Gosteris. Birinin deger ve serefini sarsmak:Kii¢iik Diigiirmek.
Inand11, diisiindiigii gibi davranmamak, 6zii s6zii bir olmamak, ikiyiizliiliik: Riya.

Islam ahlakinda kétii ve yerilen ahlaki ozellikler, diinya ve ahiret dengesini kuramamis, heva ve hevesinin
emrine girmis, iradesine hakim olamayan insanlarin 6zellikleridir. Bu durum Allah’in emir ve yasaklarina geregi
gibi uymamaktan kaynaklanir. Islim bunlar ¢irkin, yerilmis, kinanmis ve sevilmeyen davramslar olarak goriir.
Bunlarin birey ve toplum hayatinda bir¢ok olumsuz sonucu goriiliir. Bu sonuglardan bazilar1 sunlardir: ¢ Kisi
Rabbinden uzaklasir. « Insanlik onur ve serefi zedelenir. « Insanin kendini kontrol melekesi zayiflar, zamanla yok
olur. Sonunda kisi zelil bir duruma diiser.insanlar arasinda saygi, sevgi ve giiven azalir. * insanlar arasinda kin
ve nefret duygular1 dogar ve giinden giine palazlanir. » Diismanliklar kériiklenir. » insanlarm saghkli ve samimi
iligkiler kurma imkéni ortadan kalkar. « Kardeslik baglar1 kopar. * Toplumsal huzur ve diizen bozulur. « Kisinin
yaptig1 iyi ameller bosa cikar. * insamin maddi ve manevi saghg zarar goriir. » Bu ozellikleri gdsteren kisi,
¢evresinde giivenilen, fikirlerine itibar edilen insan olma 6zelligini kaybeder.

Islam’da Temel Insan Hak ve Ozgiirliikleri

Insan hak ve ozgiirliikleri; diline, dinine, rkina, cinsiyetine, milliyetine, sosyal statiisiine ve rengine bakilmak
sizin insanin sirf insan oldugu i¢in kazandig1 hak ve 6zgiirliikklerin genel adidir. Bunlara sahip olmak icin insan
olmak disinda baskaca bir gerekce ya da sart aranmaz. Insan hak ve &zgiirliikleri tabiidir. Biitiin insanlarin
dogustan getirdikleri, Allah vergisi haklar ve 6zgiirlikklerdir. Dolayistyla hi¢ kimse bir insan1 bunlardan mahrum
edemez, boyle bir seye yeltenenlerle sonuna kadar miicadele edilmesi gerekir. Dokunulmaz, vazge¢ilmez ve
devredilmez hak ve ozgiirliiklerdir. Yaratanin yarattif1 fitrat olan “insan’liktan vazgegmek miimkiin olmadigi
gibi bu hak ve ozgiirliiklerden de vazgegmek miimkiin degildir. Insan hak ve ozgiirliikleri bdliinmez ve
birbirinden ayrilamaz. Bir hak, daha az énemli ya da gereksiz goriilerek kisi o haktan mahrum edilemez. Biitiin
insan hak ve ozgiirliikleri, birbirini biitiinler ve bir ¢ergeve olusturur. Bu sebeple evden okula, is yerinden
mabede hayatin her alaninda dikkate alinmas1 gereken degerlerdir. insan hak ve 6zgiirliikleri birbirine baghdir.
Birinin yitirilmesi, digerlerini de zayiflatir; birinde saglanan gelisme, digerlerini de destekler. Bu haklara ve
ozgiirliiklere sahip olmak insan olmanin ve insan onuruna yakisir bir hayat siirmenin ilk sartidir. Bir insanin
onurunu kiracak seyler yasamasi aslinda biitiin insanlig1 yaralar, yaralamalidir. Ciinkii insanin diger canlilardan
ayrilan en Onemli tarafi, bilinci ve onurudur. Bunlarin zedelenmesi esasen insanlik anlayiginin zedelenmesi



anlamina gelir. Hak, tartisilmaz olan ve herkes tarafindan kabul edilmesi, sahibine ulastirilmas: gereken seydir.
Adalet, hakka saygi gosterilmesini zorunlu kilar. Bu ise ahlaki sorumluluk ve hukuki yaptirimlar yoluyla
saglanir. Insan haklarmin ve &zgiirliiklerinin kabulii, biitiin insanlarn hak ve sayginlik acisindan esit ve 6zgiir
olarak dogdugu anlayisina dayanir. Bu hak ve 6zgiirliikler, her bir bireye bagimsiz se¢cim yapma ve yeteneklerini
gelistirme imkénlar1 saglar.

Yiice Rabbimiz buyuruyor ki: “Allah, size, emanetleri mutlaka ehline vermenizi ve insanlar arasinda
hiikkmettiginiz zaman adaletle hiikkmetmenizi emrediyor. Dogrusu Allah, bununla size ne giizel 6giit veriyor!
Siiphesiz ki Allah, hakkiyla isitendir, hakkiyla gorendir” (Nisa,58).

insan Haklar1 ve islam

Allah meleklerinden insana saygi gostermelerini istemis, bu sekilde insanlarin da birbirlerine saygi
gostermelerinin zorunlu olduguna isaret etmistir. Buradaki saygi gosterme hem ahlaki hem de hukuki bir
terimdir. Dolayisiyla bununla kastedilen, hakka riayet etmektir. Allah’n halifesi olmak ve hakka riayet etmek
gorevleri insana yeryiiziinde adaleti tesis etme sorumlulugunu yiikler. Adaletin tesis edilmesi de;  insanlarin esit
haklara sahip olduklari, * herkesin haklarinin korundugu ve ¢ insan olmanin getirdigi haklarin her fert i¢in
saglandig1 bir diizenin gergeklestirilmesini gerekli kilar. Bu gercevede Islim’m insan haklarma iliskin iki temel
prensibinden soz edilebilir: Birincisi insanlarin Allah katinda esit olduklari, ikincisi de adalet. Bu iki prensibe
dayanan insan hak ve dzgiirliikleri, Islom kaynaklarinda dogustan getirilen ve sonradan kazanilan haklar olarak
iki baslikta ele alinmustir.

Allah’n insana bahsettigi deger hususunda : “Hani, Rabbin meleklere, ‘Ben yeryiiziinde bir halife yaratacagim’
demisti. Onlar, ‘Orada bozgunculuk yapacak, kan dokecek birini mi yaratacaksin? Oysa biz sana hamdederek
daima seni tesbih ve takdis ediyoruz’ dediler. Allah da, ‘Ben sizin bilmediginizi bilirim’ dedi. Allah, Adem’e
biitiin varliklarin isimlerini gretti. Sonra onlar1 meleklere gostererek, ‘Eger dogru sdyleyenler iseniz, haydi bana
bunlarin isimlerini bildirin” dedi. Melekler, ‘Seni biitiin eksikliklerden uzak tutariz. Senin bize 6grettiklerinden
baska bizim higbir bilgimiz yoktur. Siiphesiz her seyi hakkiyla bilen, her seyi hikmetle yapan sensin’ dediler.
Allah, soyle dedi: ‘Ey Adem! Onlara bunlarin isimlerini sdyle!” Adem, meleklere onlarin isimlerini bildirince
Allah, ‘Size, goklerin ve yerin gaybini siiphesiz ki ben bilirim, yine agiga vurduklarinizi da, gizli tuttuklarinizi da
ben bilirim demedim mi?” dedi. Hani meleklere, ‘Adem igin saygi ile egilin® demistik de iblis harig biitiin melek
ler hemen saygi ile egilmisler, Iblis (bundan) kaginmus, biiyiikliik taslamis ve kéfirlerden olmustu.”(Bakara 30-
34).

Yasama ve Saglik Hakki

Herkesin hayatini siirdiirmeye, kendi varligii korumaya ve gelistirmeye hakki vardir. insan1 topraktan yaratan,
¢ogalip yeryiiziinde yayilmasini saglayan, birbirlerinde huzur bulmalari i¢in esler yaratan ve aralarinda sevgi ve
merhamet baglar1 var eden Allah’tir. Goklerin ve yerin yaratilmasi, insanlarin dillerinin ve renklerinin farkli
olmasi, gecelerin uykuya ayrilmasi, gokten inen yagmurla yeryiiziiniin yeniden diriltilmesi, gégiin ve yerin kendi
diizenlerinde durmasi... Hepsi Allah’in insanlarin 6niine serdigi delilleri, akillara sundugu isaretleridir: Goklerde
ve yerde kim ve ne varsa yalnizca O’na aittir, hepsi O’na boyun egmektedir. Yasama ve saglik hakkina saygili
olmak, “canli”ya sayginin ¢ok daha otesinde bir anlam tasir. Her bir yaratilmigt var edenin Allah oldugu
bilinciyle, O’nun biitiin bir kéinata yaydig1 ayetlerinin siirekli farkinda olarak biitiin mahliikatin varligina ve
biitiinliigiine saygiy1 ifade eder. Mahlikatin varligina ve biitiinliigiine saygili olmak ise Allah’a iman ve tam bir
sayginin gostergesidir.

Yagsama ve saglik hakkinin kapsadigi hususlarin bazilar1 sunlardir: Yaratilmiglarin onuruna saldirilamaz. Manevi
varligina saygi duyulmasi herkesin hakkidir. Herkesin kendi fiziksel ve zihinsel biitiinliigline saygi duyulmasini
isteme hakki vardir. Tibbi zorunluluklar ve adil kanunlarla belirlenmis haller disinda, varlik ve viicut biitiinliigi
ne dokunulamaz.Barinma ve beslenme gibi temel insani ihtiya¢larin insan onuruna yakisir bir sekilde karsilanma
s1 gerekir. Bedensel sorunlari ya da engelleri olan kisilere diger hemcinsleri destek olmak zorundadirlar.
Yasanan ¢evrenin korunmasi ve bunlarla ilgili konularda yeterli bilgiye erisim herkes i¢in bir haktir.

Yiice Rabbimiz buyuruyor ki: “Bundan dolay: Israilogullari’na (kitapta) sunu yazdik: Kim, bir insani, bir can
karsilif1 veya yeryiiziinde bir bozgunculuk ¢ikarmak karsiligi olmaksizin dldiiriirse, o sanki biitiin insanlari
oldiirmiistiir. Her kim de birini (hayatin1 kurtararak) yasatirsa, sanki biitlin insanlar1 yasatmistir. Andolsun ki,
onlara restllerimiz apagik deliller (miicize ve ayetler) getirdiler. Ama onlardan birgogu bundan sonra da (hala)
yeryliziinde asir1 gitmektedir’(Maide 5 / 32).



Egitim Ogretim Hakki

Herkesin egitim dgretim gorme hakki vardir. Allah, insanlar1 hayatla 6lim arasinda siirecek yolculuklarina iyi
kot hicbir sey bilmeyen masum yavrular olarak baglatir. O’nun bahsettigi akil, kulak, goz, kalp gibi nimetler
sayesinde insan, yolculugu boyunca heybesine bir seyler katar. Alelade bir beser olmaktan kdmil bir insan
olmaya dogru giden bu yolculugun en énemli belirleyicisi egitimdir. Ciinkii ilim, insan1 diinya ve ahiret iglerinde
hakka ve hakikate yoneltecek bir vasitadir. Rabbimiz kullari icinden alim olanlarin kendisine derin saygi
duyduklarmi bildirir (Al-i Imran 7; Isra 107; Fatir 28).

Egitim, diger biitiin insan hak ve o6zgiirliikklerinin taninmasi, korunmasi ve gelistirilmesine katkida bulunur.
Yoksullugun ve gelir farkinin azaltilmasi, toplumsal adaletin saglanmasi, ekonomik kalkinmanin temini,
igsizligin azaltilmasi, saghgin gelistirilmesi vb. ancak egitime erisim hakkinin biitiin bireylere esit olarak
saglanmas1 ve egitim diizeyinin yiikseltilmesi ile miimkiindiir. IslAm insam1 maddi ve manevi bakimdan
gelistirecek ve fikirlerini bagkalarina aktarmasini saglayacak olan egitimi bir hak olarak kabul eder. Egitim
hakki, hem 6gretme hem de 6grenme hakkini kapsar. Her iki hak da ayn1 zamanda birer 6devdir. Nitekim Sevgili
Peygamberimizin(s.a.s.) Medine’de mescidinin ve evinin yani basinda olusturdugu Suffe, tarih boyunca
miislimanlarin hayat verdikleri bir¢ok egitim kurumunun dgretme ve 6grenme hakkini teslim etmede ilhami ve
onciisii olmustur.

Sevgili Peygamberimiz(s.a.s.) buyuruyor ki: “Bir kimseye bildigi bir konu soruldugunda cevap vermezse
kiyamet giiniinde agzina atesten bir gem vurulur” (Tirmizi, “Ilim”, 3).

Inanma ve Ibadet Hakki

Herkes, vicdan, dini inang ve kanaat 6zgiirliigline sahiptir. Biitiin insanlik bir zamanlar bir tek topluluktu. Sonra
insanlar anlagsmazliklar yasamaya basladilar. Birbirlerinden koptular ve farkli toplumlar olusturdular. Bunun
tizerine Allah, miijdeci ve uyarict olarak peygamberlerini pesi pesine gonderdi. Onlar Allah’in vahiylerini teblig
eden, Allah’tan korkan, baska hi¢ kimseden korkmayan kimselerdir. Peygamberler hakikatleri ortaya seren ilahi
vahiyleri insanlara ilettiginde, artik dileyen iman etmis, dileyen inkar etmistir. Allah’in hidayetine mazhar
olanlar, ilahi vahyi dikkatle dinleyip s6zlerin en giizeline uyarak iman ederler. Bu ilahi sdzler, bireylerin gerek
birbirleriyle, gerek ¢evreleriyle iligkilerini birtakim kural ve ilkelerle diizenler. Birey dine mensup olmayi tercih
etmekle davraniglarini ve yasantisini goniillii olarak dinin bu kural ve ilkeleriyle ¢ergeveler. Bu ¢ercevenin disina
¢tkmaya zorlanmak bireyin i¢ diinyasinda telafi edilemez gatigsma ve yikimlara yol agabilir. Bu sebeple insanlarin
dini kanaat ve inanglarina saygi, insana sayginin bir geregi ve tezahiiriidiir. Din ve vicdan 6zgiirliigii kisinin; dini
ve vicdani bir kanaate sahip olmasi, bu inang ve kanaatlerinin gereklerini yerine getirmesi, haklarini ifade eder.
Allah, insanlar1 iman konusunda 6zgiir birakmustir. O dileseydi kimse ortak kogmaz, herkes iman ederdi. Allah,
insanlarin birtakim zorlamalarla degil, kendi iradeleri ile inanmalarini ister. insanin hesaba gekilebilecegi inang,
ancak Ozgiir iradesi ile tercih ettigi inangtir. Kisi istedigi inanci segme ve inancinin gereklerine gore dua ve
ibadet etme hususunda 6zgiirdiir.

Yiice Rabbimiz buyuruyor ki:De ki: “Hak, Rabbinizdendir. Artik dileyen iman etsin, dileyen inkar etsin”(Kehf
29)

Ozel Hayatin Korunmasi

Hakki Herkes 6zel hayatina saygi gosterilmesi hakkina sahiptir. Ozel hayat kavrami, kisinin baskalarinimn
gbérmesini, duymasini veya bilgi edinmesini istemedigi 6zellikleri, durumlari, mekanlari, belgeleri vb. ifade eder.
Ornegin kisinin aile hayati, evi, 6zel evraklari, yazisma ve haberlesmeleri, sirlari ve bunlarla ilgili bilgilerin
hepsi 6zel hayat kavramima dahildir. Ozel hayat, {iglincii kisilerin merak alam disinda kalmas1 gereken, kisiye
6zgii ve ona 6zel yasama alamdir. insanlarin bireysel 6zgiirliigiinii ve mahremiyetini korumasi igin énemli ve
gereklidir. Ozel alanlarin1 kismen veya tamamen baskalarinin bilgisine acip agmamak veya baskalarini bu alana
dahil edip etmemek kisilerin kendi takdirinde olan bir konudur. Kisinin kendi bireysel hayatin1 bagkalarinin
karigmasindan muaf olarak serbestce diizenlemesi ve yasamasina saygi gosterilmesi, onun manevi varligina
gosterilen sayginin bir ifadesidir.

Yiice Rabbimiz buyuruyor ki: “Ey iman edenler! Zannin birgogundan sakinin. Ciink{i zannin bir kism1 giinahtir.
Birbirinizin kusurlarini ve mahremiyetlerini arastirmayin. Birbirinizin giybetini yapmayin. Herhangi biriniz dli
kardesinin etini yemekten hoslanir ni? Iste bundan tiksindiniz! Allah’a kars1 gelmekten sakiin. Siiphesiz Allah
tovbeyi ¢ok kabul edendir, ¢ok merhamet edendir” (Hucurdt 49 / 12).“Ey iman edenler! Kendi evlerinizden
baska evlere, geldiginizi hissettirip (izin alip) ev sahiplerine selam vermeden girmeyin. Bu davranis sizin igin



daha hayirlidir. Diistiniip anlayasiniz diye size boyle 6giit veriliyor. Eger evde kimseyi bulamazsaniz, size izin
verilinceye kadar oraya girmeyin. Eger size, ‘Geri doniin’ denirse, hemen doniin. Ciinkii bu, sizin icin daha nezih
bir davranigtir. Allah, yaptiklarinizi hakkiyla bilendir” (Nar 27-28).

Sevgili Peygamberimiz(s.a.s.) buyuruyor ki: “Bir eve girmek tizere izin istemek t¢ defadir. Izin verilirse girersin,
verilmezse geri donersin” (Buhéari, “Isti’zan”, 13; Miislim, “Edeb”, 33-37).

Ekonomik Haklar

Allah, yeryiiziinde insanlarin ihtiyaglarim1 karsilayacak imkénlar1 var etmistir. Hayvanlarin derilerinden,
yiinlerinden, yapagilarindan faydalaniriz. Daglarda diizlerde barinaklarimiz, sicaktan soguktan koruyan giyecek
lerimiz vardir.Glizel ve temiz yiyecekler, ¢esit gesit agaglar ve yemisleri 6niimiizdedir. Rabbimiz agik¢a yahut
gizlice lizerimize nimetlerini ihsan etmeye devam etmektedir. Bunlar1 aramizda paylastirmakta, kimine g¢ok,
kimine az; kimine bir seyi, kimine 6tekini vermektedir. Boylece aramizda is boliimii ve paylasim gergeklesmek
tedir. Herkes helal yollardan; emegini kiralayip iicret elde etme, ermayesiyle yatirim yapip kar etme, iicret ve
karryla yeni mallar elde etme, bunlart elinde tutma ya da hediye etme ve miras birakma haklarina sahiptir.
Calistyoruz, iiretiyoruz, iirettigimize sahip oluyoruz, birbirimizle degis tokus ya da aligveris ediyoruz. Boylece
gecinip gidiyoruz. Hesap verme bilinciyle...

Bak kendine. Sen bir insansin. Bana bak bir de. Ben de insanim. Sdyle ¢evir gozlerini etrafina. Su hayatin hay
huyunda kosusturanlar da birer insan. Colugu ¢ocugu, esi, dostu, akrabasi, atalar1 ve torunlart da birer insan...
Yaratan, insan olarak var etmis bizleri. Topragi damar damar, insant da gesit ¢esit var etmis. Herkese ayr1 bir
cevher lutfetmis, herkesi ayr1 bir diinya kilmis. Tiim ayriliklarimiz ve farkliliklarimiza ragmen hepimizi insan
olarak var etmis, yaratilista es yapmus, kardes kilmis. Yaratanin adiyla basla her isine, bir ibadet bilinciyle...
Daima hesap verecegini bilme diriligiyle... Bu diinyaya tek geldigini hatirla. Rabbinin karsisinda tek basina
hesap verecegini asla unutma! Her zaman kalbini kolla. Durmadan bakisini gézden gegir. Siirekli yapip
etmelerini yokla. Ve yiirii yollu yolunca, kendi hikdyeni dogru ve diiriist bir sekilde tamamla. Kardeslerinden bir
yik sirtlanmadan, onlardan ge¢mis bir hakki heybene katmadan... Var Rabbinin huzuruna ak¢a pakga. Ver
hesabini kolayca.

Gorev ve Sorumluluklarimiz
Allah’a Kars1 Gorev ve Sorumluluklarimiz

Insanin gérev ve sorumluluklarinin basinda, Allah’a inanmak ve ona kulluk etmek gelir. insamin yiikiimlii oldugu
biitiin diger gorev ve sorumluluklar Allah’a imanin bir sonucu, Allah’a kullugun bir tezahiiriidiir. insan, varligim
bor¢lu oldugu Rabbini sever, O’na saygi duyar, siikreder, O’nun emirlerine uyar, yasaklarindan sakinir. Biitiin
bunlar kul olmanin geregidir. Nitekim insanin yaratil masindaki temel amag da Allah’mn varligini tanimasi, O’na
inanmast ve yalnizca O’na kulluk etmesidir (Zariyat 56). Daha sonra sozii edilecek biitiin gorev ve
sorumluluklar, iste bu kulluk gérevimizin iginde yer almaktadir, onun geregidir. Allah’a kullugun nasil yerine
getirilecegi konusunda ise insana Kur’an rehberlik eder. Buna gore insanin Allah’a karsi goérev ve
sorumluluklarin1 yerine getirebilmesi, ancak Kur’an’da belirlenen 0Slgiilere uygun bir hayat siirmesi ile
miimkiindiir. Bu konuda ikinci bir rehber de Hz. Peygamber’in(s.a.s.) slinnetidir. Allah’a kullugun en giizel
ornegini Restl-i Ekrem(s.a.s.) kendi hayatinda sergilemistir. Miiminlere diisen gorev ise onu drnek almaktan
ibarettir.

Yiice Rabbimiz buyuruyor ki: “Kullarim, beni senden sorarlarsa, (bilsinler ki) gergekten ben (onlara g¢ok)
yakinim. Bana dua edince, dua edenin duasina cevap veririm. O halde, dogru yolu bulmalari igin benim davetime
uysunlar, bana iman etsinler” (Bakara 186). “Ey Adem ogullar1! Ben, size, seytana kulluk etmeyin. Ciinkii o,
sizin igin apagcik bir diismandir. Bana kulluk edin. Iste bu dosdogru yoldur, diye emretmedim mi?” (Yasin 60-
61).

Peygamberlerimize Kars1 Gorev ve Sorumluluklarimiz

Allah’a karst gorev ve sorumluluklarimiz, peygamberlere karsi olan gorev ve sorumluluklarimizin temelini
olusturmaktadir.

Hiirmet ve muhabbet



Allah, hayat verip tlirlii nimetlerle donatarak diinyaya gonderdigi kullarini yalniz birakmamuis, vahyiyle her
zaman insanin yaninda olup ona yol géstermistir. Insanlarin arasindan bazi kullarini segip onlara vahyini iletmis,
onlar araciligiyla insanlara hitap etmistir. Peygamberler de diger biitiin insanlar gibi etten kemikten yaratilmis
kullardir. Diger insanlarin sikintilarina benzer sikintilar, sevinglerine benzer sevingler yasamiglar, bu arada
Allah’in verdigi nebilik ve resalliik gorevlerini hakkiyla yerine getirerek O’na geri donmiislerdir. ilki Hz. Adem
sonu Hz. Muhammed (s.a.s.) olan bu miibarek halkanin her biri bizim peygamberimizdir. Hicbirini ayr1 tutmadan
hepsini sevgi ve saygiyla anar, dualarimizda zikrederiz. Adlar1 gegince hiirmet ve muhabbetle dolariz.

Yolunda olmak

Peygamberlerimiz bizlere Allah’in mesajlarim ileten, agiklayip dgreten, giizel ahlaklariyla 6rnek olup yolumuzu
aydinlatan rehberlerdir. Onlar bize mutlulugun, feldhin, huzurun ve her tiirli giizelligin kaynagini bildirip
mijjdeler sagmiglardir. Aynt zamanda mutsuzluklarin, elemlerin, kederlerin ve kotiiliigiin sebeplerini bildirip bizi
uyarmuglardir. Biz de o giizel insanlara uyar, onlarin yaptiklarini yapar ve kagindiklarin dan kaginiriz. Ciinki
biliriz ki kim peygambere itaat ederse kesinlikle Allah’a itaat etmis olur.

Yiice Rabbimiz buyuruyor ki: “Biz peygamberleri ancak miijdeleyiciler ve uyaricilar olarak gondeririz. Kim
iman eder ve kendini diizeltirse onlara korku yoktur. Onlar mahzun da olacak degillerdir” (En‘am 6 / 48).

Tanmimak

Allah’in peygamberlerinin hepsi bizden birileridir, bizim gibi insanlardir. Ancak onlar1 Allah se¢mis, vahiylerini
onlara emanet etmis, onlar da Allah’in kendilerine emanet ettigi mesajlarin1 bizlere hakkiyla iletmislerdir.
Tlettikleri bu mesajlar1 agiklamus, dgretmis ve kendi yasantilariyla da nasil yasanmasi gerektigi noktasinda drnek
olmuslardir. Onlar dyle miibarek ve iyi insanlardir ki bizim bir sikintiya ugramamiz onlara ¢ok agir gelir.
Miiminlere ¢ok diiskiin, ¢ok sefkatli ve merhametlidirler. Allah, kullarina hitabt olan kitabinda o giizel
peygamberlerinden drnekler verir. Onlara dikkat kesilmemizi ister. Bu da ancak onlarin taninmasi, hayatlarinin
Ogrenilip yollarina adim adim uyulmasiyla miimkiindiir.

Yiice Rabbimiz buyuruyor ki: “Daha once gelip gecen o peygamberler, Allah’in vahiylerini tebli§ eden,
Allah’tan korkan, bagka hi¢ kimseden korkmayan kimselerdir. Allah, hesap goriicii olarak yeter” (Ahzab 33 /
39).

Kendimize Kargi Goérev ve Sorumluluklarimiz
Diisiinmek ve yagamak

Allah, alemdeki her seyi ve insani, daha Once hicbiri var degilken ve herhangi bir 6rnekleri de yokken bir
hikmetle yaratti. Miimin, kendisine ve ¢evresine bakip bu hikmet {izerine diisiiniir ve yaratilis hikmetine uygun
bir hayat siirer. Cilinkii yasadigi hayat ve 6liimden sonraki hayatin sebebinin de sonuglariin da o hikmetle iliskili
oldugunu bilir.

Siikretmek ve Tbadet etmek

Allah insani yaratti ve diger yarattiklarindan {stiin kildi. Yeryiiziine bolluk iginde yerlestirdi. Giizel, temiz ve
pak seylerle riziklandirdi. Karada ve denizde tasidi. Semayi istiine golgelik kildi. Yeryiiziiniin daglarinda ve
diizlerinde onun i¢in barinaklar var etti. Sicaktan, soguktan ve her tiirlii dis tesirden koruyacak elbiseler verdi
ona. Saymaya devam etsek saymakla bitiremeyecegimiz cesit cesit nimetler bahsetti. Insan bu nimetlerden en
uygun sekilde yararlanir, vereni anar, O’na kalbi sevgi ve saygiyla dopdolu bir sekilde siikreder. Diinya
nimetlerinin gecici oldugunu bilerek Allah’in huzuruna ¢ikacag: giine ibadetleriyle hazirlik yapar.

Dogru ve Diiriist Yasamak

Insani sahip oldugu ya da olabilecegi her sey, nihayetinde bu diinya hayatinin gegici nimetidir. Allah’n katinda
bulunanlar ise daha hayirli ve kalicidir. Bu miikéfat inanan, inancinin geregi olarak iyi, giizel ve dogru isler
yapanlar i¢indir. Bu sebeple miimin kul, kendisine iletilip agiklanmig Allah’in ayetlerine kulak verir, diisiliniir,
ogiit alir, iyi huylar edinip giizel davraniglarla siisler yagantisini. O’na karsi gelmekten her zaman ve zeminde
sakinir. Tam olarak Rabbinin istedigi gibi bir hayat siirer.



Yiice Rabbimiz buyuruyor ki: “Rabbinizden size gercekleri gosteren deliller geldi. Artik kim gdziinii acar hakki
idrak ederse kendi yararina, kim de (hakkin karsisinda) korliik ederse kendi zararinadir. Ben basinizda bekei
degilim” (En‘dm 6 / 104).“Miimin olarak, erkek veya kadin, her kim séalih ameller islerse, iste onlar cennete
girerler ve zerre kadar haksizliga ugratilmazlar’(Nisa 4 / 124).

Korumak ve Gelistirmek

Insanin sahip oldugu tiim maddi ve manevi nimetler, ayn1 zamanda {istiindeki birer emanettir. Kendi bedeni de;
esi, evladi, hisim akrabasi, kardes ve dostlar1 da; onlarla paylastigi sevgi, saygi, sicaklik da... Emanet ise
geregince korunmay1 ve sahibine onun belirledigi sekilde iade edilmeyi gerektirir. Dolayisiyla inanan insan,
kendisine emanet verilmig tim nimetlerin kadir ve kiymetini bilip onlara karsi gorev ve sorumluluklarim
hakkiyla yerine getirir.

Ozetle... Miimin, kendisine ve ¢evresine bakip yaratiligin hikmetleri iizerine diisiiniir. Miimin, yaratilmasindaki
amaca ve hikmete uygun bir hayat siirer. Miimin, Allah’in nimetlerinden, O’nun uygun gordiigii sekilde
yararlanir. Miimin, kalbi sevgi ve saygiyla dopdolu bir sekilde Allah’a siikreder. * Miimin, Allah’in huzuruna
cikacagi giine ibadetleriyle hazirlik yapar.

Eslerin ve Aile Fertlerinin Birbirlerine Kars1 Gérev ve Sorumluluklari
Haklara ve Yiikiimliiliiklere Riayet Etmek

Kadin ve erkek bir biitiiniin iki pargasi, birbirini tamamlayan iki varliktir. Biyolojik, psikolojik, toplumsal,
kiiltiirel ve dini islevleri olan aile kurumu kadin ve erkegin hayati paylasma iradeleriyle kurulur. Nikah akdi ile
birlikte her iki taraf da birbirlerine kars1 belirli haklara sahip olmus ve belirli yiikiimliiliikler {istlenmis olur.
Esler, kurduklar aile yuvasinin mutlulugunu el birligi ile saglamak i¢in karsilikli hak ve yiikiimliiliiklerini bir
omiir boyu saygi ve sevgiyle yerine getirmelidirler. Boylece hem kendi kiigiik diinyalarina hem de i¢inde yer
aldiklart topluma huzur ve mutluluk kaynagi olurlar.

Birligi Korumak ve Yardimlagmak

Saygi, sevgi, karsilikli giiven ve birbirini koruma ve gozetme duyarliliginin var oldugu evlilik birligi i¢cinde
eslerin ve ¢ocuklarin mutlulugu gerceklesir. Evlilik birliginin korunmasi esas olarak eslerin gorevidir. Bu gorevi
ifa ederken esler, birbirlerini maddi ve manevi olarak destekler ve yardimlasirlar. Ama ayni zamanda ailenin
biitiin iiyeleri birbirine destek olur, yardim eder. Ornegin “Seni seviyorum”, “Sana nasil yardim edebilirim?”,
“Allah eksikligini vermesin”, “Allah kazadan belddan korusun”, “Iyi ki varsin” gibi ciimlelerin duyuldugu
ailelerde kisi ihtiyag duydugu destegi, sevgiyi, giiveni bulur. Ciinkii “Yalnizlik Allah’a mahsustur.” Herkes
beraber olmak, sevilmek, takdir edilmek, begenilmek ve Onemli oldugunu hissetmek ister. Aile, bireye bu
duygular1 saglayan bir ¢at1 olmalidir ki kisi kendini hayat yolculugunda daha giiclii hissetsin.

Ilkelere Uymak

Toplumun en kii¢iik birimi ve temeli ailedir. Aile, bir kadin ve bir erkegin birlikte yasama arzularinin kesismesi
ile olusur. Anne, baba ve ¢ocuklardan olusan bu en kiigiik toplumsal kurumun gergevesi biitiin toplumlarda
hukuk zemininde belirlenmistir. Ancak ¢ogu kez aile dendiginde biiyiikanne, biiyiikbaba, hala, amca, teyze, day1
gibi kisileri de kusatan genis bir insan toplulugunu anlariz. Dolayisiyla aile kurumu sadece akla hitap eden yazili,
kesin ve net hukuki kurallara dayali bir kurum degildir. Aile denildiginde, bu kurumu olusturan genis bir insan
grubunun, farkl1 maddi ve manevi ihtiyaglar1 ve beklentileri de giindeme gelir. Bu da hukukun yani sira ahlak ile
toplumun yaygin iyi ve giizel adet ve geleneklerini dikkate almay1, bunlara uygun davranislar sergilemeyi gerekli
kilar. Hem fert, hem aile, hem de toplum, sulh ve salah i¢inde, felah ve saadet dolu bir hayati ancak bu sekilde
kurup siirdiirebilir.

Tanimak ve Uygun Sekilde Davranmak

Basta esler olmak {izere cocuklar, aile biiyiikleri, hisim ve akrabalar gibi ailenin tiim iiyeleri maddi ve manevi
varliklartyla kendi i¢inde bir biitiinii olustururlar. Dolayisiyla aile tiyeleri birbirini tanimali, karsisindakinin
ihtiyag ve beklentilerini anlamak i¢in emek vermeli, iliskilerini kendine nasil davranilmasini istiyorsa o
duyarlilikla kurmalidir. Bu 6zelliklere sahip iiyeleri olan bir ailede su tiirden davraniglar karsilikl1 olarak goriiliir:
Birbirlerinin maddi ve manevi ihtiyaclarini karsilamaya calisirlar. Huzurlu ve hosnut olacaklart bir yagama
ortamini olustururlar. Uyarmak gereken durumlar oldugunda uyarilarini incitmeden yaparlar. Birbirlerinin saygin



liklarin1 zedeleyici davranislardan sakinirlar. Haram olmayan konularda imkéanlar elverdigince birbirlerinin
isteklerini yerine getirirler. Hayir islerinde ve ibadetleri yerine getirmede yardimlasirlar. Bilmedikleri seylerde
birbirlerine dgretmenlik, unuttuklar1 seylerde hatirlaticilik, hata ve kusurlarinda giizellikle uyaricilik yaparlar.
Birbirlerine giizel 6rnek olur, birbirleri i¢in dua eder ve hayir dilerler. Birbirleri adina hayattayken ya da vefat
edenin ardindan hayir ve hasenatta bulunurlar. Kisacasi dinimizin ve giizel orflerin tavsiye ya da emrettigi
konularda gerekeni yapmaya ¢aba gosterirler.

Sevgili Peygamberimiz(s.a.s.) buyuruyor ki: “En hayirliniz ailesine en ¢ok faydali olandir” (ibnMace, “Nikah”,
50).

Toplumla Beraber Olmak

Ferdin giicii ailesiyle, ailenin giicii iginde yer aldig1 toplumunun giiciiyle artar. Ornegin iyi bir komsuluk iliskisi,
aile iiyelerine sundugu birtakim imkénlarla (konusmak, dertlesmek, destek olmak, fikir aligverisinde bulunmak,
maddi ve manevi yardim saglamak vb.) adeta bir “hayat destegi”dir. Aile iligkilerinde oldugu gibi toplumsal
iligskilerde de iyi niyet, hosgorii ve sabir esas kriterlerdir. Bu kriterleri uygulamak i¢in kiginin sosyal gevresini
rahatsiz etmemeye gayret etmesi ve ¢evresinden kaynaklanan ufak tefek rahatsizliklara da katlanmay1 bilmesi
gerekir. Ayrica toplumda kugaktan kusaga aktarilan birtakim gelenek ve goreneklere uymak da toplumsal birlikte
ligi saglayan bir husustur. Ornegin bayramlar, kina geceleri, diigiinler, yoresel kutlama giinleri, hasta ziyaretleri,
taziyeler ve benzeri vesileler uzak kalinmamasi gereken toplumsal olaylardir.Zira insanin diger insanlarla
birlikteligini pekistiren ve kaynastiran en 6nemli sey “iyi giinde” ve “kotii giinde” yasanan paylasimlardir.

Hz. Aise annemiz anlatiyor: “Sirtina iki gocugunu almis yoksul bir kadin ¢ikageldi. Ona ii¢ hurma verdim. O da
¢ocuklarina birer hurma verdi; 6teki hurmayr yemek i¢in agzina goétiirmiistii ki ¢ocuklari onu da istediler.
Kadincagiz yemek istedigi bu hurmay ¢ocuklarina bélistiirdii. Kadinim bu tutumuna hayran kaldim ve yaptigim
Restlullah’a anlattim. S6yle buyurdu: Bu sefkati sebebiyle Allah Teéla o kadina mutlaka cenneti vermis veya bu
sebeple onu cehennemden azat etmistir”(Miislim, “Birr”, 148).

Dogal Cevremize Kars1 Gorev ve Sorumluluklarimiz
Ayetlere Bakmak

Ayet delil, veri, isaret demektir. Allah’mn ayetleri, hem gonderdigi kitaplarinda hem de yarattigi kainatta
miisahede edilir. Miiminler hem Allah’in kitabinda hem de kainatta onun yaratma hikmetini ve kendilerinin var
edilme sebeplerini okur, bunlar iizerine diigiiniir ve anlamaya ¢alisirlar. O’nun kudret ve kuvvetini her seferinde
yeniden ve bir kez daha farkederler.Béylece imanlar1 kalplerinde kdksalar.

Derinlemesine Bakmak

Ormegin Allah’in gokyiiziinden indirdigi yagmurla 6lmiis toprag: diriltmesinde, &liimden sonra dirilmenin bir
delilini gormemek miimkiin miidiir? Ana babanin evladina gosterdigi sefkat ve merhamette,Rabbimizin rahman
ve rahim isimlerinin isaretlerini gérmilyor muyuz? Kendimizi ¢evreleyen hayatin akisinin tamaminda, Allah’in
koydugu kurallarin sasmaz bir sekilde isleyisine dair verilere sahit olmuyor muyuz? Siiphesiz, goklerin ve yerin
yaratiliginda, gece ile giindiizlin birbiri ardinca gelisinde, denizlerde seyreden gemilerde, yeryiiziinde gesit ¢esit
canlinin yayilmasinda, riizgarlarda ve bulutlarin seyahatinde elbette diisiinenler i¢in sayisiz ayet vardir.

Ayetleri Koruyup Gelistirmek

Allah’a saygi, O’nun ayetlerine kars1 gerekli sorumluluklar: yerine getirmeyi zorunlu kilar.Bu da dleme yayilmis
her bir ayette Rabbimizin ne demek istedigi iizerinde diistinmek, anlamina uygun tutum ve davranis gelistirmek
demektir.Bu sekilde inanan kisi, dogal ¢evreye karsi duyarlidir; bozulmamasi ve yok olmamasi igin ¢aba harcar.
Cevreye, onu olusturan her bir unsura kars1 sevgi duyar. Ciinkii bakip diigiindiigiinde her birinin kendi lisan-1
hélince Allah’t hatirlatan ayetler oldugunu bilir.Dogay1 hizmetine sunulan bir emanet olarak goriir ve koruyup
kollamaya gayret eder.

Devlete Kars1 Gorev ve Sorumluluklarimiz

Devlet Kurmak



Devlet, hudutlar1 belirli bir toprak parcasi iizerinde yasayan insanlarin diizenli bir sekilde yasayabilmelerini ve
eldeki kaynaklar1 miimkiin oldugunca adil bir bicimde paylasabilmelerini saglayan siyasi ve hukuki bir
teskilattir. Bu cergcevede temel olarak savunma, i¢ giivenlik, adalet, egitim ve uluslararasi iligkiler alanlarinda
hizmet verir; {ilkenin sahip oldugu kaynaklarin ve elde edilen gelirin dagiliminda adalet saglar; iktisadi istikrar,
bliylime ve gelismeyi gerceklestirir. Devlet, halkina gorevlerini adil ve olmasi gerektigi sekliyle sundugu
miiddetce payidar olur.Zira adalet miilkiin temelidir.

Devleti Denetlemek

Halk, yoneticilerin adalete bagliliklarini denetlemek, ahlak ve hukuk kurallarini ¢igneyen devlet adamlarim
uygun yollarla elestirmek ve uyarmak zorundadir.Ciinkii miiminler kardestirler ve iyilige tesvik etmekle,
birbirlerini uyarmakla yiikiimlidiirler.Nitekim Peygamberimiz’den(s.a.s.) sonra devlet baskanligi gorevini
yiiriiten halifeler de dogru davrandiklar1 siirece kendilerine tédbi olunmasini yanlis davrandiklarinda ise
uyarilmalarini istemiglerdir.

Devleti Desteklemek

Devletin yiikiimliilikklerini yerine getirebilmesi i¢in maddi kaynaklara ihtiyact vardir. Devlet maddi kaynagi,
bazi hizmetlerini iicretlendirip bedellerini halktan alarak ya da vergi toplayarak elde eder. Bu sebeple vergi
vermek, toplumsal hizmetleri ifa etmek icin yapacagi yatirnmlarda devlete yardimer ve destek olmak, devlet
malin1 korumak 6nemli bir vatandaslik gorevidir. Devleti korumak...Devlet, hudutlari igindeki insanlarin zimni
ya da agik anlagmalarla kurdugu bir teskilattir. Dolayisiyla hem kurulmasinda hem de yiikiimliiliiklerini yerine
getirme siireglerinde halk en belirleyici etkendir. Devletin giicli ve saygmligi, halkinin giicii ve sayginligiyla
baglantilidir. Bu sebeple halk, devlet denen ortak kuruma, sorumluluk bilinciyle iistlenip yerine getirdigi
hizmetleriyle destek verir. Boylece devlet, toplumun diizenli, uyumlu, giivenli ve huzurlu yasamasi igin
gorevlerini icra eder.

Mesleki Gorev ve Sorumluluklarimiz
Meslegi Ogrenmek

Toplumsal hayat is boliimiiyle yiiriir. Toplumu olusturan bireylerin her biri kendi yetenek ve imkanlari
Olciisiinde bir is yaparlar. Yapilan islerden kimisi meslektir. Meslek belli bir egitim ile kazanilan sistemli bilgi ve
becerilere dayalidir, icra edilmesi belirli kurallara baglidir ve karsiliginda para kazanilir. Dolayisiyla meslegin
geregi olan bilgi ve yeterliklere sahip olmak gerekir.

Kemal Yolculugunu Siirdiirmek

Kisi meslegini severek, her zaman adeta ilk defa icra ediyormusgasina taze bir 6zenle ve sabirla yiiriitmelidir.
Boylece hem iiriinii onun gogsiinii kabartir, hem kisisel hayatinda mutlulugu yakalar, hem de mesleginin genel
gelisimine ve diger meslektaslarina katkida bulunur. Bu sebeple kisi mesleginde yetisme asamasinda da ustalik
agamasinda da stirekli bir kemal yolculugu iginde olmali, meslegi siirdiirecek haleflerini de ayni yolculuga ortak
etmelidir.

Adil Olmak

Toplumdaki her bir meslek sayesinde toplumun diger fertlerine ihtiyaglari olan iirlin ve hizmetler sunulur.
Ihtiyaglarin goriilmesi ise meslek erbabinin islerini olmasi gereken bigimde yapmastyla, hile ve aldatmalardan
uzak kalmasiyla miimkiindiir. Eksik, bozuk, hatali {iriin ve hizmetler, hem onlarin iiretilmesinde kullanilan insan
giicline ve maddi kaynaga hem de ihtiyaglarini gidermek iizere onlari temin eden kisilere zuliimdiir. Zira zuliim,
bir seyi olmasi gerektiginden farkli sekilde icra etmekle ortaya ¢ikar ve yapandan baglayarak tiim topluma zarar
verir. Ayn1 geminin yolcularindan birinin geminin zeminini delmesi, geminin batmasina ve tiim yolcularin
felaketine sebep olur.

Sosyal iliskilere Dair Gérev ve Sorumluluklarimiz
Glizel Baslangic

Bir toplumda, davranislari denetlemeye yoénelik benimsenmis ve 6rf haline gelmis kurallar vardir. Insanlar bu
kurallar sayesinde toplum i¢inde ve bir arada yasarlar. Adab-1 muaseret, gorgli kurallari, sosyal davranig



kurallari, nezaket kurallar1 gibi isimlendirmelerle de anilan bu kurallara uymak, insanlar arasindaki iliskilerin
saglikli bir sekilde siirdiiriilmesine yardimet olacak giizel bir baglangi¢c adimi atilmasini saglar.

Toplumsal Ayar

Sosyal davranis kurallar1 hukuk kurallar1 gibi yazili degildir. Bu kurallara uyanlar takdir edilmek disinda bir 6diil
kazanmaz, uymayanlar da ayiplama disinda bir yaptirimla karsilagsmaz. Ancak bir topluma giren kisi bunlari
diger insanlarin miinasebetlerinde gore gore, cevresinde goézlemleyerek zamanla 6grenir. Bu kurallar, her
toplumun kendi gelenek ve kiiltiir degerlerine gore sekillenir. Her birinde az ya da ¢ok benzesen ve degisen
yonler vardir. Ancak 6z hepsinde aynidir: Kendine nasil davranilmasini istiyorsan karsindakine de dyle davran!
Bu davranis kurallari dinin esaslariyla gelismedigi siirece miisliiman birey tarafindan dikkate alinir.

Giizel Ahlakin Tezahiirii

Dinimiz, insanlarin birbirleriyle iyi iliskiler i¢inde olmalarini ve giizel geginmelerini emreder. Bir toplumda
giizel gecimin yerlesmesi de bireylerin birbirlerine kars1 saygili, digerkam, algakgoniillii olmalarina baghidir.

Herkes I¢in Farkli

Sosyal davranig kurallar1 insanlar birbirini tanidik¢a, aralarindaki sevgi giiglendikge, acik kalplilik ve samimiyet
gelistikce daha farkli bir boyut kazanir. Belki baslangicta sekilcilik gibi gelen bu kurallar, zamanla muhatabimi
za ve onunla olusturdugumuz iliskiye gosterdigimiz hassasiyetin bir gostergesine doniisiir. Onceleri kisiye yiik
gibi gelse de zamanla ince bir zevk halini alir.

Toplumsal Déniisiim ve Kalkinmanin Anahtari; Israftan Infaka Gegis

Kur’an’in temel kavramlar1 arasinda olup pek ¢ok boyutlar: bulunan israf tanim olarak, bir mali ya da herhangi
bir imkdn1 bos yere harcamak; emegi, alin terini, gelecegi ¢ope atmaktir. Ekmek, su gibi yiyecek ve
iceceklerden, kullandigimiz esyadan tutun, séziin israfina kadar, insanin sahip oldugu tiim imkanlarda israf s6z
konusudur. Dinimiz Islam, israf konusu iizerinde biiyiik bir hassasiyetle durmus, gerek Kur’an-1 Kerim’de
gerekse hadislerde, konuyla ilgili birgok ilkeler ortaya konulmustur. Kur’an-1 Kerim’de “Yiyin i¢in fakat israf
etmeyin. Ciinkii O, israf edenleri sevmez.”(A’raf, 31); “Eli sik1 olma, biisbiitiin eli agik da olma. Sonra kinanir ve
caresiz kalirsin.”(Isrd, 29) denilerek iktisath davranmanin 6nemine isaret edilmistir. Yine, “Sacip savurma.
Ciinkii sac1p savuranlar seytanlarin kardesleridir. Seytan ise Rabbine kars1 cok nankérliik etmistir.”(Isra, 26-27)
buyrularak, israfin Allah’in hoslanmayacagi bir is oldugu beyan edilmistir. Ayrica miiminlerin 6zellikleri
anlatilirken, “Onlar, harcadiklarinda ne israf ne de cimrilik edenlerdir. Onlarin harcamalari, bu ikisi arasi dengeli
bir harcamadir.” (Furkan, 67) buyurulmak suretiyle israf, savurganlik ve cimrilikten uzak bir yol tutmamiz
istenmektedir. Ayn1 sekilde sevgili Peygamberimiz (s.a.s), “Kibre kapilmadan ve israf etmeden yiyiniz, i¢iniz,
giyiniz ve sadaka veriniz.” (Buhari, Libas, 1) diyerek, daima 06l¢iilii davranmay1 ve higbir seyi bosa harcamamay1
emretmistir. Sunu hemen belirtelim ki, yiice dinimiz bizleri, “Kaynaklar sinirli oldugu i¢in israf edilmemesi
gerekir.” diisiincesinden ¢ok daha 6te bir anlayisa ¢agirir. Bu, israftan uzak yasamayi, her seyden 6nce bir hayat
tarzi olarak gorme ve benimseme anlayisidir. Dolayisiyla bu yaklagimda israf etmek ya da etmemek sadece
imkanlarin azlhigt veya cokluguyla alakali olmayip bir ilke konusudur. Nitekim abdest alirken suyun
kullaniminda bu hususa dikkat etmeyen sahabiye Hz. Peygamber’in “Bu israf da nedir?” diye sormasi, ilgili
sahabinin “Abdestte israf olur mu ya Restlullah?” sorusuna Resilullah (s.a.s.)’in, “Evet, akan bir nehir
kenarinda bile olsan.” buyurmak suretiyle onu uyarmasi da bu ilkeyi vurgulamaktadir. Bu gerceklere ragmen
israfin iilkemiz de dahil tiim diinyada, giderek bir hayat tarzi haline doniigmekte oldugunu iiziilerek gérmekteyiz.
Israf ¢ilgmhig her noktada kendini hissettirmektedir. Ornegin ekmek israfi bunlardan biridir. Israf gergegine
sadece bu 6rnek cercevesinde baktigimizda bile olayin korkung boyutlarda oldugu agikga goriilecektir.

Giinliimiiz modern toplumlarinda israf ekonomisi hiikiim siirmekte oldugu bu ortamda insanlar, siikiir ve kanaat
yoksunlugundan kaynakli olarak tiikettikleri kaynaklar1 israf etmektedirler. Bireyler devamli tiiketime tesvik
edilmekte, ihtiyacinin {stiinde tiiketime yoneltilmektedir. Sadece tiiketmeye ve haz almaya doniik bir yasam
tarzinda; ihtiyag gozetmeden alma, asir1 beslenme, kullanip atma, artik birakma, ¢dpe atma gibi durumlarla
kaynaklar israf edilmekte boylelikle hem insan hem de c¢evre sagligi olumsuz etkilenmektedir. Tiiketici
davranmigindaki bu israf, ayrica hem mikroekonomi agisindan bireyin tiiketim ve tasarruf dengelerini bozmakta,
hem de makroekonomi acisindan kaynaklarin dagilimmi ve ekonomideki tasarruf ve tiiketim oranlarim
etkilemektedir. Uluslararas1 sahada da gelir dengelerinin adaletsiz bir sekilde bozulmasina yol agmaktadir. Bu
sebeple insanlarda israf etmeme bilincinin olusturulmast 6nem arz etmektedir. Sinirsiz ihtiyaglarimizla



kaynaklardan istifade ederken; onlarin sinirsiz olmadigini, o kaynaklarda bagka insanlarin da hakkinin oldugunu
unutmamali ve kanaatkar, tutumlu, ihtiyag 6l¢iisiinde, iktisatli ve paylasimci hareket etmeliyiz.

Sahip olunan zenginlikler, insanlara israfla kaynaklarini heba etme hakkini vermedigi gibi “Diinya bize
atalarimizdan miras kalmadi, onu ¢ocuklarimizdan 6diing aldik.”bilinciyle hareket etmeli ve sahip
oldugumuzzenginlikleri korumaliyiz.Bizim kiiltiiriimiizde yere diisen ekmegi Opiip basina koyduktan sonra
yiiksek bir yere koymak, sofradaki ekmek kirintilarindan bir tekinin dahi yere diigmemesine dikkat etmek vardir.
Boyle bir kiiltiiriin mensubu olarak bizlere israf etmek yakigsmaz. Ekmegi tabakta artik birakarak, bayatlatarak,
bozulmasina yol acarak ¢ope atmak, ayni zamanda hem nimete hem de emege saygisizliktir. Bu bakimdan
ekmegi yerken; bu nimetin, topraga tohumun ekilmesi sathasindan baglayarak, bicilip bugday haline gelmesi,
ogiitiiliip un yapilmasi, firinda pisirilip ekmek olduktan sonra sofralarimiza gelene kadar, bin bir emekle
gerceklestigini diisiinmeli, bu bilingle “nimete sayg1” anlayisi iginde tiiketmeliyiz.Yiiz milyonlarca insanin ag
uyudugu ve agliktan nedeniyle hayatini kaybettigi bir diinyada; ekmegimizi, emegimizi ve gelecegimizi israf
etmemeliyiz. Israf edilen her dilim ekmekte, diinyadaki a¢ insanlarin hakkinin bulundugunu unutmamaliyiz.

SIYER:PEYGAMBERIMIiZ HZ MUHAMMED SAV’IN HAYATI
Peygamberimizsav’in Dogdugu Ortam

Bundan yaklasik on bes asir 6ncesi...Mekke...Kurak ve sicak bir sehirdi. Yazlar ¢ok sicak ve yagissizdi. Su ¢ok
azd1. Insanlar kuyu suyuna mahkiimdu. O da bulunabildigi kadariyla. Dolayisiyla hayat sartlar1 olduk¢a zordu.
Bu zorlu iklime katlanabilen, ¢61 sartlarinda giinlerce susuzluga dayanabilen deve, Araplar’in en deger verdikleri
binek hayvaniydi.Bir de atlar1 vardi Araplar’in.Her ne kadar ¢6l sartlarinda yetistirilmesi zor olsa da giizelligi,
dayaniklilig1 ve sahibine bagliligi ile taninirdi bu atlar. Sahipleri i¢in de servetlerinin gdstergesiydi. En 6nemli
gecim kaynagi ise ticaretti.Arabistan’in bir ucundan 6biir ucuna giden kervanlar Mekke’den gegiyorlardi. Yilin
cesitli vakitlerinde panayirlar diizenleniyor, Arabistan’in dort bir tarafindan Araplar bu panayirlara akin
ediyorlardi. Panayirlarda aligverisin yani sira bircok eglence de diizenleniyordu. Bunlarin arasinda siir
yarismalarinin ayr1 bir yeri vardi. Begenilen siirler Kébe’nin duvarina asiliyordu. Mekke’de okuma yazma bilen
¢ok kimse yoktu. Ama yine de siir ve edebiyat oldukc¢a geligmisti. Kabe’nin varligi Mekke’ye 6zel bir 6nem
katryordu. Arabistan’in her yerinden insanlar hac i¢in Kabe’ye geliyorlardi. Kabe’yi tavaf ediyorlar, putlar
ziyaret ediyorlardi. O dénemde Mekke’de Hz. Ibrahim’in teblig ettigi hak dini siirdiiren az sayida kisi vardi.
Bunlara Hanif ad1 veriliyordu. Kabe, Hz. Ismil zamamindan beri hayatin merkeziydi. Araplar Hz. Ibrahim ve
Hz. Ismail’den beri hac yapmayi siirdiiriiyorlardi. Ama gogu tevhit inancindan uzaklasmisti. Her seyi putlardan
diliyorlar, onlara kurbanlar kesip dualar ediyorlardi. Ahirete de inanmiyorlardi. Kahinler ve biiyiiciiler toplum
icinde ¢ok saygin bir yere sahipti. Derdi, sikintist olan, onlara kosuyordu. Anlasmazliklarda onlardan hakemlik
yapmalar1 isteniyor, hakemin dedigine ise kimse itiraz etmiyordu. i¢ki, kumar ve fuhus ¢ok yaygindi. Bazi
kimseler kiz ¢gocuklarini kiigiik yasta diri diri topraga gomebilecek kadar insanliktan ¢ikmisti. Giigliller zayiflar
hep eziyordu. Kadinlar, fakirler, koleler, yabancilar, yolcular hi¢ giivende degildiler. Kabilecilik ve kan bag1 cok
onemliydi. Kabileler arasinda hep bir iistiinliik miicadelesi vardi. Herkes daima kendi kabilesini ve akrabalarini
savunmaya hazirds; ister hakli olsun ister haksiz, ister zalim olsun ister mazlum... Kabileden bir kisinin kani
dokiiliirse bitiin kabilenin kani dokiilmiis sayiliyordu. Bu yiizden kan davasi ve savaslar hi¢ bitmiyordu.
Peygamberimiz sav iste bu sehirde, bu ortamda, bu insanlarin arasinda dogdu.

Fil Olay1

Yemen hiikiimdar1 Ebrehe, Yemen’de gosterisli bir kilise yaptirdi. Ancak Araplar bu kiliseye ilgi gostermediler
ve Kabe’yi ziyaret etmeye devam ettiler. Bunun iizerine Ebrehe, Kébe’yi yerle bir etmek igin biiyiik bir ordu
toplad1 ve Mekke’ye dogru hareket etti. Bu ordunun iginde filler de bulunmaktaydi. Mekke’nin yakinlarina kadar
gelen Ebrehe uygun bir yerde karargdh kurdu. Ebrehe, ordusuna Kabe’yi yikmak igin hareket emri verdiginde
ordunun Oniindeki fil hareket etmedi. Fil, yonii baska tarafa gevrildiginde hareket ediyor, ancak Kabe’ye
dondiirtildiigiinde hi¢ kipirdamiyordu. Bu sirada siiriiler halinde gelen kuslar askerlerin iizerlerine sertlesmis
¢amurdan taslar yagdirmaya basladi. Kisa siirede koskoca ordu, kurt yemis yapraklar gibi dokiildii. Ebrehe ve
kurtulan az sayida asker, bozguna ugramis bir halde geri dondiiler. Bu olay, Kur’an-1 Kerim’de Filsiiresinde
anlatilmaktadir.

Dogumu ve Cocukluk Yillar

571 yilmin Nisan ayr... Fil Olayr’ndan elli giin kadar sonrasi... Mekke’de bir bebek dogdu. Annesi
Amine,babasi Abdullah.Kureys kabilesinin Hasimogullar1 kolundan. Abdullah, Amine ile evlendikten bir siire



sonra bir ticaret kervantyla yolculuga ¢ikmus, doniiste yolda hastalanarak vefat etmisti. Bebek, daha dogarken
yetimdi. {1k kaybini heniiz dogmadan yasamust: bile. Yetim bebegin dogumu dedesi Abdiilmuttalib’e miijdelendi.
Abdilmuttalib torununu Kébe’ye gotiirdii ve orada ona “Muhammed”(sav) adim koydu. Birkag ay sonra
Muhammed sav bebek, anacigindan ve baba ocagindan ayrilmis, siitannesinin yaninda yayladaydi. Ciinkii o
zamanlar Mekkeliler yeni dogan bebekleri yaylanin saglikli havasinda biiylimeleri icin gocebe (bedevi)
kabilelerden bir siitanneye verirlerdi. Hz. Muhammed sav de dort yasina kadar siitannesi Halime ve ailesiyle
yasadi. Dort yasinda ayriligi ve kavugsmay: birlikte tanidi. O giine kadar bir arada yasadigi siitannesinden ve
ailesi bildigi insanlardan ayrildi, yavrucugunu hasretle bekleyen annesi Amine ona kavustu. Fakat bu hiiziinlii
annenin cocugu ile gecirecegi giinler smurliydi. iki yil sonra Amine ogluyla birlikte Medine’ye akrabalarini ve
kocas1 Abdullah’in mezarini ziyarete gitti. Yanlarinda Amine’nin emektar1 UmmiiEymen de vardi. Ne var ki
Amine Mekke’ye dénemedi. Déniis yolculugunda hastalandi ve vefat etti.

Tanimadig1, bilmedigi bir yerde alt1 yasinda bir cocuk... Annesi artik yaninda degil. Babasinin mezarini ilk defa
ziyaret ettigi bu yolculukta annesini de birakip déniiyordu. Siginabilecegi tek kisi UmmiiEymen’di. Onunla
birlikte yolculugunu tamamladi. Mekke’de onlar1 karsilayan Abdiilmuttalib, o giinden sonra torununu yanindan
ayirmadi. Hz. Muhammed sav dede sevgisini, ilgisini ve sefkatini belki de hi¢bir torunun tatmadig1 kadar yogun
yasadi. Hasimogullari’nin baskani olan Abdiilmuttalib, katildig1 toplantilara bile torununu yaninda gétiirdii. Bu
sayede o, kabile problemlerinin nasil ¢oziimlendigine kii¢liik yasta tanik oldu. Fakat bu beraberlik de c¢ok
sirmedi. Hz. Muhammed(s.a.s.) sekiz yasindayken dedesi vefat etti. Dogmadan yetim, alti yasinda 6ksiiz ve
simdi de dede yetimi sekiz yasinda bir ¢ocuk... Bu defa amcas: Ebu Talib’in evi onun yeni yuvasiydi. Bir kere
daha yeni bir hayat, yeni bir diizen basliyordu onun i¢in. Ebu Talib’in sevgisi ve karisi Fatma’nin sefkati sardi
sarmaladi onu. Hz. Muhammed(s.a.s.) de kiigiik yastan itibaren ailesine giicliniin yettigince destek oldu. Kéh
¢obanlik yapti kdh amcasiyla birlikte ticaret. Genglik cagma eristiginde amcasindan ticareti Ogrenmis,
Mekke’nin en giivenilir tiiccar olarak taninmaist.

Yiice Rabbimiz buyuruyor ki: “Seni yetim bulup da barindirmadi mi? Seni yolunu kaybetmis olarak bulup da
yola iletmedi mi? Seni ihtiyac i¢inde bulup da zengin etmedi mi? Oyleyse sakin yetimi ezme! Sakin isteyeni
azarlama! Rabbinin nimetine gelince; iste onu anlat” (Duha 93 / 6-11)

Erdemliler S6zlesmesi

Mekke’de zuliimlerin, haksizliklarin, zorbaliklarin ardi arkasi kesilmiyordu. Bu durumdan rahatsiz olan bazi
erdemli kisiler toplanarak bir ¢6ziim yolu bulmaya karar verdiler. Mazlumun yaninda olacaklarina, su¢lunun
karsisinda birlik olup mazlumun hakkini koruyacaklarina s6z verdiler. Bu antlagsma daha sonralar1 Hilfi’l-fuddl
(erdemliler s6zlesmesi) adiyla anildi. Hz. Muhammed(s.a.s.) de bu erdemli topluluga katilanlar arasindaydi ve o
sirada yirmi-yirmi bes yaslarindaydi. Bu antlagmaya katilanlar Mekke’de yapilan her tiirlii haksizligi engellemek
i¢in birlik ve dayanigma iginde uzun siire gayret gosterdiler. Gruba yeni iiye alinmamasi dolayisiyla Hilfi’1-fudal
zaman iginde {iyelerinin &liimii ile ortadan kalkti. Hz. Peygamber,(s.a.s.) islaim’dan sonraki yillarda da Hilfii’l-
fudil’dan ovgiiyle bahsetmistir. Bu antlagsmanin kendisi i¢in kizil tliylii bir deve siiriisiinden daha kiymetli
oldugunu s6ylemis ve “Eger bugiin Hilfii’l-fuddl adina davet edilsem icabet ederdim” buyurmustur (Miisned, I,

Giivenilir Muhammed Muhammediil Emin sav

Cocuklugu ticaretin i¢inde gegen Hz. Muhammed sav yirmili yaslarinda, azimli, itibar sahibi, iyi ahlakli, olgun
hal ve hareketleriyle, giivenilirligiyle dikkatleri iizerine ¢eken bir tiiccar olmustu. Ona artik Muhammedii’ I-emin
(glivenilir Muhammed) sav deniyordu, Bu 6zelligi herkes tarafindan bilindigi i¢in, uzak yerlere giden kimseler,
kiymetli esyalarini ona emanet ederlerdi. Kervanlarinin baginda onun oldugunu bilmek mal sahiplerinin igini
rahatlatirdi. Kervanin kazancini en dogru bigimde kervan sahibine bildireceginden kimse siiphe etmezdi. Hz.
Muhammed sav bu sekilde Mekke’ nin zenginleriyle yaptig1 ticarl anlagsmalar sonucunda Bahreyn, Habesistan,
Yemen ve Suriye’ye yolculuklar yapti. Onun ne kadar giivenilir bir insan oldugunu, Mekke nin zengin
ticcarlarindan Hatice de duymakta gecikmedi. Hatice serefli, zengin, dul bir kadindi. Boylece sermayesi
Hatice’den, emegi Hz. Muhammed’den(sav) olmak iizere ticari bir iliski bagladi. Muhammedii’l-emin,(s.a.s.) Hz.
Hatice adina Yemen ve Suriye taraflarina ticari yolculuklar yapti. Basarili ve diirtist ticaretiyle Hz. Hatice’yi her
zaman memnun etti.

Hz. Peygamber’in(s.a.s.) Evliligi ve Cocuklari
Hz. Hatice bir siire sonra ona evlilik teklifinde bulundu. Hz. Muhammed(s.a.s.) yirmi bes yasinda, Hz. Hatice ise

daha biiyiiktii. Yiice Rabbimiz buyuruyor ki: “Sen elbette yiice bir ahlak {izeresin” (Kalem 68 / 4). Ayetmeali
iizerinde diisiiniiniiz. iki tarafin da rizasiyla diigiin yapildi. Hz. Muhammed(s.a.s.) amcasmin evinden ayrilarak



Hz. Hatice’nin evine yerlesti. Boylece vefaya, sadakate, saygiya dayanan ve yirmi bes yil silirecek olan bir
beraberlik baslamis oldu. Evlendikleri giin Hz. Hatice, heniiz bir ¢ocuk olan Zeyd adli kolesini esine hediye etti.
Zeyd, Hz. Peygamber’in(s.a.s.) yaninda, onun ailesinden biri olarak biiyiidii. Ailenin bir diger ferdi de annesinin
emaneti ve en zor giinlerinde s1gindig1 ana kucagi olan UmmiiEymen’di. Bir miiddet sonra bu mutlu aileye minik
bir bebek katildi: Hz. Hatice ve Hz. Muhammed sav’in ilk ¢ocuklari Kasim. O giinden sonra Hz. Muhammed sav
Ebu’l-Kasim (Kasim’in babasi) kiinyesiyle anilmaya basladi. Kasim heniiz bir bebekken, daha iki yasini
doldurmadan 6ldii. Hz. Muhammed’in(s.a.s.) ¢ocuklugunda ¢ok yakindan tanistigi 6liim acist bu defa kendi
gocugunun Sliimiiyle bir kez daha yiiregindeydi. Kasim’in ardindan sirastyla Zeynep, Rukiyye, UmmiiKiilsim
ve Fatima adlarindaki kizlar1 dogdu. Kizlar1 ve kdlesi Zeyd disinda Hz. Muhammed’in(s.a.s.) evinde biiyiiyen bir
¢ocuk daha vardi. Bu ¢ocuk, amcas1 Ebu Talib’in oglu Ali idi. Ebu Talib ge¢im sikintisi ¢ekiyordu. Bu yilizden
Hz. Muhammed sav amcasinin oglu Ali’yi himayesine aldi. Huzurlu bir aile yasantisi, toplum i¢inde saygin bir
konum, basaril1 bir is hayat...iste peygamberliginin hemen 6ncesinde Hz. Muhammed...sav. Arap toplumlarinda
insanlar ilk erkek ¢ocuklari dogduktan sonra onun adi ile anilirdi. Ebu (babasi) ya da immii (annesi) kelimesine
cocugun ad1 eklenirdi. Bu sekildeki isimlendirmeye kiinye ad1 verilirdi. Peygamberimiz savi’n kiinyesi de Ebu’l-
Kasim idi.

Kabe’de Bir Hakem

Mekkeli miisrikler Kabe’nin etrafinda toplanmiglar, elinde buhurdanlikla Ké&be’ye dogru ilerleyen adami
izliyorlardi. Yanan tiitsiiniin giizel kokusu etrafa yayilmisti. Adam, Kébe’ye iyice yaklasti. Elindeki buhurdanlig
Kabe’nin ortiisline yaklastirdl ve asagi yukari indirip kaldirarak Kébe’nin etrafinda dénmeye bagladi. Tiitsiiniin
giizel kokusu Kabe’nin ortiisiine iyice islesin istiyordu. Bu sirada hafif bir riizgar esiyordu. Herkes kendinden
geemis bir halde Kébe’nin tiitsiilenigini izliyordu. Yanan tiitsiiden Kabe’nin ortiisiine ufak bir kivileim sigradi.
Fakat kimse farkina varmadi. Ne oldugunu farkettiklerinde ise is isten ge¢misti. Kabe alevler i¢indeydi. Bir anda
ortalik karisti. Oradan oraya kosan insanlar, bagiranlar, yardim isteyenler... Bir siire sonra yangin séndiiriildi,
telds sona erdi. Ancak olan olmustu. Kabe biiyilik oranda hasar gormiistii. Aradan birkac hafta ge¢misti ki siddetli
bir yagmur basladi. Yagmur bir tiirli dinmek bilmiyor, bardaktan bosanircasina yagiyordu. Evlerin
penceresinden yagmuru seyreden yiizlerde endise okunuyordu. Bu yagis, mutlaka sel getirecekti. Sonunda
korkulan sey gergeklesti. Kisa bir siire 6nce yanginda harap olan Kabe, bu kez de sel sularinin altinda kaldu.
Yasli bina bu ikinci afete dayanamadi. Sular ¢ekildiginde Kabe’den geriye sadece bir enkaz y1gin1 kalmistt. Sehir
meclisi topland1 ve Kabe’nin yeniden yapilmasina karar verdi. Once, enkaza doniisen eski bina yikildi. Ardindan
ingaat bagladi. Masraflar biitiin sehrin katilimiyla karsilanmisti ve neredeyse herkes insaat isinde galisiyordu. O
siralarda otuz bes yasinda olan Hz. Muhammed(s.a.s.) de tas tasiyor, Kébe’nin insasina yardim ediyordu.
Nihayet binanin duvarlart Hacerlilesved’in yerlestirilecegi yiikseklige kadar oOriildii. Simdi yeni bir sorun
giindeme gelmisti. Haceriilesved’i yerine kim koyacakt1? Bu biiyiik onur kime verilecekti? Mekke’nin ileri gelen
kabileleri, aralarinda anlagmazliga diistiiler. Herkes bu serefin kendi kabile reisine verilmesi gerektigini
sOyliiyordu. Tartigmalar giinlerce siirdii. Kabile reisleri, bu onuru birbirlerine kaptirmayacaklaria dair yeminler
ediyorlardi. Insaat yarim kalmist1 ve bu soruna bir tiirlii ¢6ziim bulunamiyordu. Tartismalar siirerken iglerinden
biri sdyle dedi: “Aklima bir fikir geldi. Eminim hepiniz kabul edeceksiniz. Buraya gelecek ilk kisiyi bekleyelim.
Onu hakem yapalim ve fikrini soralim. O ne derse, o olsun.” Bu teklif herkesin aklina yatti. Kimin gelecegini
gormek icin beklemeye koyuldular. Bir siire sonra Hz. Muhammed(s.a.s.) goriindii. Herkes derin bir nefes ald1.
Ciinkii onun adil bir hiikiim vereceginden emindiler. O, giivenilir bir insandi. Ona aldiklar1 son karar1 anlattilar.
Hz. Muhammed (s.a.s.) bir siire disiindii ve “Bana bir ortii getirin” dedi. Hemen bir ortii buldular. Hz.
Muhammed(s.a.s.) Ortilyii yere serdi ve Haceriilesved’i tizerine koydu. Sonra kabile reislerini ¢agirdi. Her birinin
ortiiniin bir tarafindan tutmasini istedi. Boylelikle biitiin kabileler Haceriilesved’i tasima onurunu paylasmis
oldular. Tasin konulmasi gereken yere gelindiginde Hz. Muhammed,(s.a.s.) Haceriilesved’i ald1 ve yerine koydu.
Sorun ¢6ziilmiis, sehirde yasanabilecek muhtemel bir savas engellenmisti.

flk Vahiy

Hz. Muhammed(sas) hayatinin hi¢bir déneminde putlara tapmamisti. Otuz bes yasindan sonra da insanlardan
uzaklasip ibadetle ve tefekkiirle mesgul olmaya basladi. Bu amagla ramazan aylarinda, yanina yiyecek ve
icecegini alarak Hira magarasina gidiyordu. Yine, Hira'da bulundugu sirada, 610 yilinin Kadir gecesinde isittigi
bir sesle irkildi. Karsisinda, adinin Cebrail oldugunu sdyleyen bir melek duruyordu. Melek, Allah’in peygamberi
olarak se¢ildigi miijdesini verdi ona. Ardindan “Oku!” dedi. Hz. Peygamber sav) “Ben okuyamam!” diye cevap
verdi. Melek tekrar “Oku!” dedi. O yine “Ben okuyamam!” diye karsilik verdi. Melek bir daha “Oku!” diye
seslendi. O bir kez daha “Ben okuyamam!” dedi. Sonunda Cebriil, Alaksiresinin ilk ayetlerinivahyetti ona. O da
onunla birlikte tekrarladi bu ayetleri. Bu ayetlerde Yiice Rabbimiz buyuruyor ki: "Yaratan Rabbinin adiyla oku!
O, insan1 “alak”dan yarattr. Oku! Senin Rabbin en comert olandir. O, kalemle yazmay1 6gretendir, insana
bilmedigini 6gretendir" (Aldk 96 / 1-5).Melegin okudugu ayetler kalbine yazilmisti. Melek daha sonra oradan



ayrildi. Hz. Peygamber(sav) korku ve saskinlik i¢indeydi. Hatta yasadigi bu olay iizerine kendisi hakkinda
kuskuya kapilmisti. Acaba bu, seytanin bir aldatmacast miydi? Evine gitmek i¢in magaradan ¢ikti. Magaradan
cikinca korku ve sagkinligi daha da artti. Melek biitiin ufku kaplamisti ve ona “Ey Muhammed! Sen Allah’in
restliistin, ben de Cebriilim” diye sesleniyordu. Hz. Peygamber(sav) basini hangi tarafa ¢evirse karsisinda onu
goriiyordu. Sonunda melek ortadan kayboldu. Restilullah(sas) evine dondiigiinde tir tir titriyordu. Yatagina girdi.
Esi Hz. Hatice’ye iizerini 6rtmesini sdyledi. Derin bir uykuya daldi. Uyaninca basindan gecenleri anlatt1 esine.
Hz. Hatice onu su sozlerle rahatlatmaya g¢alisti: “Yemin ederim ki Allah, higbir zaman seni utandirp ilizmez.
Ciinkii sen akrabani gozetirsin, dogru konusursun, bigarelerin elinden tutarsin, yoksullari kayirirsin, misafirleri
agirlarsin, haksizliga ugrayan kimselere yardim edersin.” Ertesi glin Hz. Hatice, onu amcasinin oglu Varaka b.
Nevfel’in yanina gotiirdii. Varaka insanlarin inatla putperestlikte direttigi bir ¢agda Hiristiyanlig1 kabul etmisti.
Tevrat ve Incil okur, Ibranice’yi bilirdi. Varaka onu dikkatle dinledikten sonra sdyle konustu: “Siibhanallah! Sen
bu toplumun peygamberi olacaksin. Sana gelen, Miisd’ya gelen melektir. Kavmin sana yalanci diyecek, eziyet
edecek ve seni yurdundan ¢ikaracak, seninle savasacak. Sayet o giinlere yetisirsem Allah i¢in senin yaninda olur,
sana yardim ederim.”Nitekim Varaka’nin dedikleri olacak, ancak émrii o giinleri gormeye yetmeyecekti.

Davet Bagliyor

Ik vahiyden sonra bir siire vahiy gelmedi. Hz. Muhammed,(s.a.s.) kendisi i¢in oldukca sikintili gecen bu dénem
boyunca, devamli tefekkiirle mesgul oldu ve vahyin tekrar gelmesini bekledi. Nihayet Miiddessirsiiresinin ilk
ayetlerininvahyedilmesiyle fetret-i vahiy denilen bu kesinti donemi sona erdi. Bu ayetlerRestlullah’i(s.a.s.)
Islam’a davetle gorevlendirmekteydi.Bunun iizerine Resflullah,(s.a.s.) davete aile fertlerinden ve yakin
cevresindeki samimi dostlarindan basladi. Ilk olarak esi Hz. Hatice miisliiman oldu. Onu amcasmin oglu Ali,
kizlar1, evlathg Zeyd ve annesinin yardimecist UmmiiEymen izledi. Hz. Muhammed,(s.a.s.) en yakin arkadas
Ebu Bekir’i Islam’a davet ettiginde o da tereddiitsiiz kabul etti. Peygamberimizin(s.a.s.) ¢evresindeki halka
gitgide genisledi. Gizli davet bu sekilde ii¢ yil kadar devam etti. Bu asamada Hz. Peygamber,(s.a.s.)
miislimanlarlaErkam b. Ebu’l-Erkam’n evinde gizlice toplandi, gelen vahiyleri onlara aktardi, onlarla sohbet ve
ibadet etti. Aciktan davetin Rabbimiz tarafindan emredilmesinin ardindan Restlullah(s.a.s.) dnce bir ziyafet
vererek akrabalarini davet etti. Onlara Allah’in bir oldugunu, esi ve benzerinin bulunmadigini, kendisinin de
Allah’1n elgisi oldugunu bildirdi. ilk muhalefet, amcas1 Ebu Leheb’den geldi. Ebu Leheb, akrabalarim birbirine
diisirmekle sugladi Restlullah’i.(sav) Ona hakaret ederek toplantidan ayrildi. Ebu Leheb’in ogullart Hz.
Peygambersav’inkizlari Rukiyye ve UmmiiKiilstim ile nisanliydi. Hz. Peygamber’e(s.a.s) cephe alan Ebu Leheb,
ogullarinin nisanlarii bozmalarini sagladi. Muhalefetini bundan sonra da hep siirdiirdil.

Hz. Peygambersav’etabi olanlarin sayist zamanla artti, say1 arttikca muhalefet de siddetlendi. Ozellikle
putperestligi elestiren ayetlerin iniginden sonra, Kureysli miisrikler, Hz. Muhammedsav’idinlerine ve
geleneklerine karsi biiyiik bir tehlike olarak gérmeye basladilar.Ona hakaretler ettiler, zamanla siddete de
basvurdular. Miisliimanlara yapilan zuliimlerin basim Velid b. Mugire ve Ebu Cehil ¢ekiyordu. Islam’m ilk
yillari, miisliimanlar i¢in oldukca ¢etin gegti. Birgok miisliman iskence gordii. En fazla zarar gorenler de
miisliiman kolelerdi.Sahipleri onlara dldiiresiye iskence yapiyorlardi. Miisliimanlar islim ugruna canlarim
veriyorlardi.Yasir ve Stimeyye iskencelerle ilk sehit olan miisliimanlardi. Ogullari Ammar’in gozleri dniinde
oldiiriilmiislerdi. Habesli bir kdle olan Bilal de siddetli iskence gorenlerdendi. Sahibi onu kizgin ¢dlde giinesin
altinda birakmuis, iizerine de kocaman bir kaya koymustu. Dayanilacak bir durum degildi. Ama bu iskence bile
omu dininden dondiiremiyordu. Hz. Ebu Bekir, Bilal’in o halini goriince dayanamayarak onu sahibinden satin
ald1 ve hemen azat etti. Bilal, iskenceden kurtulmakla kalmamis, 6zgiirliigiine de kavusmustu.

Yiice Rabbimiz buyuruyor ki: “Ey ortiiniip biiriinen (peygamber!) Kalk da uyar. Rabbini yiicelt. Nefsini arindir.
Sirkten uzak dur”(Miuddessir 1-4).

Mekkeli miigrikler Peygamberimizsav’inmecnun, kahin, sihirbaz ve sair oldugunu iddia etmislerdi. (Kur'an-1
Kerim’in bunlaracevabi i¢in bkzHad 7-8,Hicr 6-8 Mii’'mintn 70, Saffat 35-37; Kalem 1-7, 50-52 Hékka 38-4)
Mekkeli miigrikler Kur'an-1 Kerim’in Allah kelam1 olmadigini iddia etmislerdi. (Kur'an-1 Kerim’in bunlaracevabi
icin bkz. Yinus 15 Enbiya 5-6 Ahkaf 8 Miiddessir 25-26) Mekkeli miisriklerin iddialarindan biri de Hz.
Muhammedsav’invahiy almak, peygamber olmak i¢in uygun &zelliklere sahip olmadig: idi. (Kur'an-1 Kerim’in
bunlara cevabi icin bkzisra 94-95 Furkan 7-8, 41, Zuhruf 31-32) Mekkeli miisriklerin Hz. Peygambersav’i giic
duruma diisiirmek igin basvurduklar yollardan biri de ondan olaganiistii olaylar meydana getirmesini istemek
olmustu. (Kur'an-1 Kerim’in bunlara cevabr i¢in bkzY#inus20 ,Hicr 6-8, Isra 59, 90-93,Ankebit 50-51)

Hamza ve Omer Miisliiman Oluyorlar



Bir giin Ebu Cehil ve arkadaslar1 Hz. Peygamber’e(sav) eziyet ediyorlardi. Buna dayanamayan bir kadin Hz.
Peygamber’in(sav) amcast Hamza’ya durumu haber verdi. Hamza avdan yeni donmiistii. Yegenine yapilanlar
onmu hem ¢ok kizdirmis hem de ¢ok izmiistii. Hamza, o duygularla Ebu Cehil’in yanimna gitti, elindeki yayla ona
vurdu ve sdyle dedi: “Ben de Muhammed’in dinini kabul ediyorum. Cesareti olan varsa karsima ¢iksin!” Bu
olaydan kisa bir siire sonra miisriklerin énde gelenlerinden Omer b. Hattab, Hz. Peygamber’i(sav) dldiirmeye
karar verdi ve sildhin1 kusanarak yola cikti. Ne var ki yolda kiz kardesinin ve enistesinin de miisliman
olduklarmi 6grendi. Ofkesi daha da artmisti. Hemen yolunu degistirerek kiz kardesinin evine gitti. Kiz kardesi ve
enistesi iceride Kur’an okuyorlardi. Omer, hizla igeri girdi ve enistesini dovmeye basladi. Araya girmeye ¢alisan
kiz kardesi de Omer’in darbelerine maruz kaldi. Dudagindan kanlar akarken, Mekke’nin giiclii erkeklerinin bile
kendisinden korktugu agabeyine haykirdi:“Evet, miisliman olduk, ne yaparsan yap! Dinimizden dénmeyiz!”
Omer, kardesinin bu kararli tavrindan etkilenmisti. Okuduklarin1 getirmelerini istedi. Ayetleri okudukca kalbi
Islam’a meyletti. En sonunda Hz. Peygamber’in(sav) yanina giderek miisliiman oldugunu agikladi. Sikintilarla
dolu bu dénemde, yigitlikleriyle meshur Hamza ve Omer’in miisliiman olmalari, bir déniim noktasi olmus,
miislimanlara cesaret vermisti. Hz. Muhammed’in sav peygamber olusundan bir siire sonra Hz. Hatice son
cocuklar1 Abdullah't diinyaya getirdi. Abdullah da agabeyi gibi heniiz bebekken 6ldii. Sevgili Peygamberimiz
sav miisriklerle verdigi miicadele ve sikintinin arasinda ikinci defa gocugunu topraga vermenin acisini da yasadi.

Habesistan’a Hicret

Restlullah sav Mekke’de yasanan sikinti ve iskencelere bir ¢6ziim yolu bulamayinca miisliimanlara su tavsiyede
bulundu: “Isterseniz ve yapabilirseniz, Habesistan’a siginm. Zira orada iilkesinde kimseye zulmedilmeyen bir
hiikkiimdar var. Orasi bir dogruluk ve hakikat iilkesidir. Allah islerde bir kolaylik verene kadar orada kalin.” Bu,
Restlullah’in(s.a.s.) belirttigi gibi gecici bir hicretti, yeni bir yurt edinme girisimi degildi. Boylece niibiivvetin
besinci yilinda miisliimanlarin bir kismi, birkag ay arayla, kafileler halinde Habesistan’a gog ettiler. Ilk kafilede
on bir erkek, dort kadin bulunmaktaydi. Daha sonra go¢ edenlerle birlikte toplam muhacir sayisi yiizii asti.
Habesistan’a gidenler arasinda Hz. Peygamber sav’in kizi1 Rukiyye ve esi Osman b. Affan da vardi. Bu arada
Kureysliler Habesistan’a elgiler gondererek miisliimanlarin iadesini istediler. Habesistan NecagisiAshame adil
bir hiikiimdardi. Miisliimanlar:1 dinlemeden kararin1 vermedi. Bu goriismede Ca‘fer b. Ebu Talib, miisliimanlarin
sozciisii oldu. Biiyiik bir cesaret ve agiklikla islam inanglarim agikladi, miisliimanlarin yurtlarini nigin terketmek
zorunda kaldiklarini anlatti. Sonunda Kureys elcileri Mekke’ye eli bos dondiiler.

Boykot

Mekke’de kalan miisliimanlarin yasadigi gii¢lilkler devam ediyor ve onlar1 daha getin giinler bekliyordu.
Miisliman olsun ya da olmasin, biitin Hasimogullari, kabileci gelenegin geregi olarak Hz. Muhammed
sav’edestek veriyordu. Miisriklerin Hz. Muhammed sav’le miicadele edebilmeleri i¢in bu destegi kirmalar
gerekiyordu. Miisrikler, Hasimogullari’ndan, Hz. Muhammed(s.a.s.)’i kendilerine teslim etmelerini istediler.
Istekleri yerine getirilmezse Hasimogullar ile ve miisliimanlarla biitiin iliskilerini keseceklerini bildirdiler.
Hasimogullar1 bu teklifi kabul etmedi. Bunun iizerine miisrikler, bundan bdyle kendilerinden hi¢ kimsenin
onlarla konugmayacagini, aligveris etmeyecegini, onlardan biriyle evlenmeyecegini ilan ettiler. Bu kararlarim
yazarak Kabe’ye astilar. Bu yaziyla baglayan boykot iki ii¢ yil devam etti. Bu siire boyunca Hasimogullar1 ve
miislimanlar Mekke’nin mahallelerinden birinde kugatma altinda tutuldular, sadece haram aylarda disar1
cikabildiler. Nihayet miisrik de olsa insafli birkag kisi ¢ikti ortaya. Hedefleri boykotun kaldirilmasiydi. Bu
kisilerden biri olan Ziiheyr, bir sabah Kureys’in ileri gelenlerine sdyle dedi: “Ey Kureys toplulugu! Yaptigimiz
sey, insanliga yakismaz. Biz her imkadndan yararlanirken kabilemizin bir kolu olan Hasimogullari’nin ag
birakilmasi insafa sigmaz. Bu karar bozulmalidir. Andolsun ki bu zalim ahitndme yirtilmadik¢a buradan
ayrilmayacagim.” Kureysliler bu konu fiizerinde tartigirlarken Hz. Peygamber(s.a.s.) boykot kararmni igeren,
Kabe’deki yazinin kurtlar tarafindan yendigini haber verdi. Miisrikler, bu haber kendilerine ulasir ulagsmaz,
yazinin asilt oldugu yere gidip baktilar ve gordiiler ki sdylenen dogruydu. Bastaki “Bismikellahiimme” sozii
disindaki biitiin yazilar yenmisti. Kabe’ye asilan yazi indirildi. Béylece boykot sona ermis oldu.

Cahiliye Araplari, biitiin yazili antlagmalara “Bismikellahiimme/Allah'im senin isminle” ifadesi ile basliyorlardi.
Hiiziin Y1l

Boykotun kalkmasinin iizerinden sekiz ay ge¢misti. Hz. Peygamber’in(s.a.s.) amcas1 Ebu Talib vefat etti. Ug giin
sonra da yirmi bes yillik hayat arkadasi Hz. Hatice... Her ikisinin vefat1 Restilullah’1(s.a.s.) ¢ok {izdii ¢iinkii onlar
hem c¢ok sevdigi iki yakin1 hem de miisliimanlarin koruyucusuydular. Yiirek yaralayici bu iki vefat olay:
sebebiyle meydana geldigi bu yila senetii’l-hiiziin (hiizlin y1l1) ad1 verilmistir.



Taif’e Yolculuk

Restlullah,(s.a.s.) Mekke disinda, davasini duyuracagi yeni bir yer aramaya koyuldu. En uygun yerin Taif
oldugunda karar kildi. Orada davetine destek bulacagini iimit ediyordu. Zeyd b. Harise’yle birlikte yola ¢ikt1.
Sehre ulasinca halka hitap etmeden dnce sehrin ileri gelenleriyle goriistii. Karsilagtigi tek sey hakaretler ve alayci
sozler oldu. Bunun iizerine yanlarindan ayrildi fakat onlarin kigkirtmalariyla harekete gecen Taifli ¢ocuklarin ve
kolelerin saldirisina ugradi; alaya alindi, hakaret gordii ve taslandi. Atilan taslar yiiziinden miibarek ayaklari
yaralanan Hz. Peygamber sav’i korumaya calisan Zeyd de basindan yaralandi. Bu saldirilar karsisinda
Restlullah(s.a.s.) bir baga siginmak zorunda kaldi. Bagin koruyucusu Addas, aralarinda gegen konusmadan
sonra miisliiman oldu. Ardindan Restlullah(s.a.s.) Mekke’ye dondii.

Miisliimanlar, Hz. Peygamber sav’in tekrar evlenmesinin, sikintilarini biraz olsun hafifletecegini diisiiniiyorlardi.
Bir giin sahabi hanimlardan Havle bint Hakim, Hz. Peygamber sav’le bu konuyu goriistii. Onun evlenmesi gerek
tigini ve isterse uygun birisini arastirabilecegini sdyledi. Hz. Peygamber sav bu teklifi kabul etti. Boylece Havle,
Hz. Peygamber sav’in de onayiyla SevdebintZem’a’y: ve Aisebint Ebu Bekir’i ona istedi. Hz. Peygamber,
(s.a.s.) Sevde ile hicretten iki yil 6nce evlendi. Aise’yle nikah kiyilmakla beraber diigiin hicretten sonra
gerceklesti.

Isra ve Mi‘rac

Halkindan gordiigii hakaret ve eziyetler, boykot yillarinda yasadigi sikintili giinler, en ¢cok sevdigi iki yakininin
art arda 6limi ve Taif ’te bagina gelenler... Biitiin bu zorlu giinlerin ardinda Hz. Peygamber’i (s.a.s.) bekleyen
bir miikafat vardi: isrd ve mi‘rac. Isrd ve mi‘rac, Hz. Peygamber’in,(s.a.s.) aklin smirlari digma tasan bir
yolculugudur. Mekke’de Mescid-i Hardam’dan baslayip Kudiis’te Mescid-i Aksa’ya, oradan da gogiin Gtesine
uzanan bu micizevi yolculuk, Allah’mn izni ve yardimi ile gerceklesti. Bu olayla inananlarin imanlari daha da
giiclendi. Bes vakit namaz, hicretten 6nce meydana gelen bu olay esnasinda farz kilind1.

Yiice Rabbimiz buyuruyor ki: "Kendisine ayetlerimizden bir kismini1 gosterelim diye kulunu (Muhammed’i) bir
gece Mescid-i Haram’dan g¢evresini bereketlendirdigimiz Mescid-i Aksa’ya gotiiren Allah’in sani yiicedir. Hig
siiphesiz O, hakkiyla isitendir, hakkiyla gorendir" (isra 17 / 1).

Yesribliler'le Goriigme

Hz. Peygamber sav, davetini yayacagi yeni bir ortam arayisindaydi. Hac mevsiminde Arabistan’in her tarafindan
insanlar Kébe’yi ziyaret etmek iizere Mekke’ye gelirdi. Bu, dnemli bir firsatti. Restilullah sav hacilarla
gdriismeye basladi. Onlar1 Islam’a davet etti. Goriistiigii kabilelerden siirekli olumsuz cevaplar aldi, ama yine de
umitsizlige kapilmadi. Bu sirada Yesribliler'le de goriistii. Akabe’de yapilan bir gériismenin sonunda, Yesrib’den
alt1 kisi Is1am’1 kabul etti. Akabe goriismesi denilen bu olay Islam davetinde bir déniim noktasi oldu. Bu alt1 kisi,
diger Yesribliler'i de Islam’a davet edecekleri soziinii vererek ayrildilar. Ertesi yil tekrar geldiler. Yanlarinda alt:
kisi daha vardi. Yine Akabe’de Resilullah sav ile goriistiiler. Ona biat ettiler ve bundan boyle Allah’a sirk
kosmayacaklarina, zina ve hirsizlik yapmayacaklarina, iftiradan sakinacaklarina, evlatlarini 6ldiirmeyeceklerine,
Hz. Peygamber’in(s.a.s.) emirlerine uyacaklarina ve Allah ugrunda kimsenin kinamasindan ¢ekinmeyeceklerine
dair sz verdiler. Bu olaya Birinci Akabe Biati denildi. Akabe Biati bir tohumdu ve aga¢ haline gelmesi icin
uzun zaman beklemek gerekmeyecekti.

Yesrib’e Davet

Akabe Biati’ndan sonra Hz. Peygamber,(s.a.s.) Mus‘ab b. Umeyr’iYesrib’e gonderdi. Mus‘ab bir yil boyunca
orada Islam’1 anlatt1. Yesriblimiisliimanlarin sayis1 giinden giine artt1. Ertesi yil hac mevsiminde Hz. Peygamber
sav’le goriismek i¢in Mekke’ye gelen Yesribliler artik yetmis bes kisiydi. Sevgili Peygamberimiz sav onlarla da
Akabe’de bulustu. Heniiz miisliman olmayan amcasi Abbas da beraberindeydi. Yesribliler Hz. Peygamber’i
(sav) kendi sehirlerine davet ettiler. Hz. Peygamber sav’in amcasi Abbas, onlara Hz. Muhammed’i (sav.)
memleketlerine gotiirdiikleri zaman ¢esitli sikintilarla karsilagabileceklerini, miisrik kabilelerin onlara diismanlik
yapabileceklerini hatirlatti. Bdyle bir durumda onu diigmanlarina teslim edeceklerse bu isten simdiden
vazgecmeleri uyarisinda bulundu. Yesribliler canlarini, mallarini, ¢ocuklarin1 ve kadinlarini koruduklari gibi onu
koruyacaklarina; rahat giinlerde de sikintili zamanlarda da ona itaat edeceklerine; bollukta da darlikta da gerekli
mali fedakarlikta bulunacaklarina; iyiligi emredip kotiiliige engel olacaklarina; hakka bagli olma konusunda hig
kimseden ¢ekinmeyeceklerine dair s6z vererek Hz. Peygamber sav’e biat ettiler. Bu olaya da ikinci Akabe Biati
denildi.



Mus‘ab b. Umeyr

Mus‘ab, Mekke’nin zengin bir ailesine mensuptu ve Mekke’nin en yakisiklisi olarak biliniyordu. Sahip oldugu
biitiin zenginliklerden vazgecerek Is1am’1 kabul etmisti. Ailesinin tepkisinden ¢ekindigi i¢in miisliiman oldugunu
baslangicta ailesinden gizledi. Fakat kisa bir siire sonra ailesi onun miisliiman oldugunu 6grendi. Tekrar eski
dinine dénmesi i¢in onu hapsettiler. Sikintili bir dénemin ardindan Mus‘ab, Habesistan’a hicret etti. Bir siire
sonra Mekke’ye dondii ve Medine’ye gidip orada Islim’1 anlatmakla gorevlendirildi. Béylece Medine’ye hicret
eden ilk muhacir oldu. Bir yil sonra Hz. Peygambersav’ebiiyiik bir miijdeyle geldi. “Medine’de Islam’in
girmedigi ev kalmadi ya Resflullah!” diyordu Akabe’de. Mus‘ab’in 6n saflardaki goérevi hicretten sonra da
devam etti. Bedir Savasi’nda “Restilullahsav’in sancaktar1” olarak iin yapti. Uhud Savasi’nda da bu gorev ona
verildi ve “Restlullahsav’in sancaktar1 olarak Uhud sehitleri arasinda yerini aldi. Diinya malina deger vermeyen
bu sahdbinin cenazesi defnedilirken kefeni, basini icine aldiginda ayaklarinmi agikta birakiyor, ayaklarim
orttiigiinde bagini agikta birakiyordu.

Hicret Izni ve Hain Plan

Akabe biatlarinin ardindan Mekkeli miislimanlar Medine’ye goc¢ etmeye basladilar. Hz. Muhammed savde
kendisi icin Rabbinden hicret izni beklemekteydi. Nihayet beklenen izin geldi. Miisrikler Restilullahsav’in
Medine’ye go¢ etmesini engellemek istiyorlardi. Ciinkii onun baska bir sehre yerlesmesi Islam’in yayilisim
hizlandiracakti. Bunun i¢in aralarinda toplanarak ne yapacaklarini miizakere ettiler. Peygamberimizsav‘in
siirgiine gonderilmesi, hapse atilmasi ve o6ldiiriilmesi de dahil pek ¢ok plan iizerinde durdular. Sonunda onu
6ldiirmeye karar verdiler.Ancak Hasimogullari’nin kan davasi giitmesini engellemenin de bir yolunu bulmalari
gerekiyordu. Bir plan yaptilar: Her aileden bir kisi secilecekti. Bu kigiler hep birlikte Hz. Muhammedsav’i
geceleyin yataginda uyurken oOldiirecekti. Boylece Hasimogullari biitiin Mekke’yi karsisina alamayacakti.
Kendilerince kusursuz bir plan yapmislardi. Fakat gérevli kisiler suikast hazirliklarina koyuldugu sirada, Hz.
Peygamber sav durumdan haberdar oldu. Misrikler biitiin diismanliklarina ragmen, Hz. Muhammed sav’in
diriistliigiine glivenmis ve emanetlerini ona teslim etmigslerdi. Peygamberimiz sav suikast gecesi kendisinde
bulunan emanetleri sahiplerine iade etsin diye Hz. Ali’ye birakti. Suikastcilart yaniltmak i¢in de Hz. Ali’den o
gece kendi yataginda yatmasini istedi. Ona “Benim yatagimda yat ve uyu. Sana onlardan zarar gelmeyecek.”
dedi. Gece yarisi, kendisini 6ldiirmekle gorevli olan grup kapimin 6niinde beklerken o, Yasinstiresindendyetler
okuyarak evden ¢ikip gitti. Onu kimse goremedi. Miisrikler, Hz. Peygamber’in (sav) ¢ogu geceler ibadet etmek
icin Kébe’ye gittigini biliyorlardi. Niyetleri disar1 ¢iktiginda onu 6ldiirmekti. Eve girmek istemiyorlardi. Zira
gece yarisi, kadinlarin da bulundugu bir eve girmeyi serefsizlik olarak kabul ediyorlardi. Bu yiizden sabaha
kadar beklediler. Geceleyin igeriye baktiklarinda Restlullah’in (s.a.s.) abasina biiriiniip yatan Hz. Ali’yi gormiis
ve Hz. Muhammed(sas)igordiiklerinden hi¢ kusku duymamuslardi. Nihayet Hz. Ali (ra) sabah namazina
kalktiginda durumun farkina vardilar.Hz. Muhammed(sav)iellerinden nasil kagirdiklarini bir tiirlii anlayamadilar.
Onlar bu durum karsisinda hayiflanmaktan bagka bir sey yapamadilar.

Yiice Rabbimiz buyuruyor ki: “Eger siz ona (peygambere) yardim etmezseniz, (biliyorsunuz ki) inkér edenler
omu iki kisiden biri olarak (Mekke’den) cikardiklart zaman, ona bizzat Allah yardim etmisti. Hani onlar
magarada bulunuyorlardi. Hani o arkadasina, ‘Uziilme, ciinkii Allah bizimle beraber’ diyordu. Allah da onun
iizerine giiven duygusu ve huzur indirmis, sizin kendilerini gdérmediginiz birtakim ordularla onu desteklemis,
boylece inkar edenlerin soziinii algaltmisti. Allah’in sozii ise en yiicedir. Allah, mutlak gii¢ sahibidir, hiikiim ve
hikmet sahibidir” (Tevbe 40).

Magaradaki iki Dost

Sevgili Peygamberimiz sav evden ayrilip dostu Hz. Ebu Bekir ile bulustu. Birlikte yola ¢iktilar. Miisrikleri
sasirtmak icin Medine’nin bulundugu istikamete zit yonde ilerleyerek Sevr dagina gittiler ve bir magaraya
gizlendiler. Hz. Peygambersav’inMekke’den ayrildigin1 anlayan miisrikler de hemen harekete gegtiler. Yanlarina
iz siiriiciiler alarak takibe basladilar. Magaranin kapisina kadar geldiler. Ancak magaraya girmediler. Ciinkii bir
orimcek, magaranin agzinmi kapatacak sekilde bir ag ormiistii. Ayrica bir ¢ift glivercin de magaranin agzindaki
bodur bir agacin dallar1 arasina yuva yapmistt. Bunu géren miisrikler magaranin iginde kimsenin olamayacagini
diisiindiiler ve geri dondiiler. Restlullahsav ve arkadasi Ebu Bekir magarada ii¢ giin kaldilar. Ug giiniin sonunda
Sevr daginin eteklerinde Abdullah b. Uraykit ile bulustular. Mekke’den ayrilmadan 6nce kendilerine kilavuzluk
yapmasti i¢in onunla anlagsmislardi. Abdullah b. Uraykit miisrikti, ancak giivenilir ve mert bir kigiydi. Hz. Ebu
Bekir’in ona emanet ettigi develeri de beraberinde getirmisti. Boylece zorlu bir yolculuk basladi. Kimsenin pek
bilmedigi bir giizergahi izleyerek yola devam ettiler. Bazen sarp gegitlerden gegtiler, bazen ¢oliin ortasindan. ..

Ilk Mescid, Ik Cuma, Tk Hutbe



Kutlu yolculuk siirerken Yesriblimiislimanlara Hz. Peygamber’in(s.a.s.) Mekke’den ayrildigi haberi ulasti.
Yesrib’dekimiisliimanlar, her sabah kalkip onun yolunu gozliiyorlardi. Nihayet bir pazartesi sabahi, beklenen
misafir Yesrib’e yakin bir mesafede bulunan Kuba’ya ulasti. Peygamberimiz(s.a.s.) burada birkag¢ giin kald1 ve
bir mescit yaptirdi. Bir cuma giinii de buradan ayrildi. ilk cuma namazim yolda Beni Salim yurdundaki Ran{ina
vadisinde kildirdi ve ilk hutbeyi okudu. Peygamberimiz(s.a.s.) ve beraberindekiler namazdan sonra Medine’ye
dogru yola devam ettiler....

Ve Medine

Yol, Yesrib’e ulagti. Artik Yesrib, Yesrib olarak kalmayacak; Medinetii’r-res@il adin1 alacaktt; yani Peygamber
sehri. O peygamber ki kendisini evlerine davet edenlerin higbirini kirmak istemiyordu; Kasva adindaki devesini
kendi bagina birakti ve onun Oniinde ¢dkecegi eve misafir olacagini bildirdi. Fakat Kasva, bir arsaya ¢oktii.
Bunun iizerine Allah’in elgisi sav, oraya en yakin haneye misafir oldu. Bu bahtiyar hane, Ebu Eyytb el-
Ensari’nin eviydi. Devenin ¢oktligii arsaya da Mescid-i Nebevi’nin yapilmasina karar verildi. Daha sonra
Restlullahsav, Hz. Zeyd’i Mekke’ye gonderdi ve orada kalan aile fertlerini de Medine’ye getirtti. Kisa bir siire
sonra Hz. Peygamber sav ve arkadaslar1 hep birlikte calisarak mescidi yapmaya basladilar. Peygamberimiz sav,
de ashabiyla birlikte ¢alisiyor, taslari, agaclar tasiyarak onlara yardimci oluyordu. Mescidin yapimi kisa siirede
tamamlandi. Resfilullahsav’in evi de bu mescide bitisik odalardan meydana geliyordu. Mescidin gliney duvari
boyunca Suffe denilen bir goélgelik bulunmaktaydi. Suffe giindiizleri bir okul seklinde kullanilan, geceleri ise
barmacak yeri olmayan, kimsesiz, bekar, Medine’ye go¢ etmis ilim talebelerinin kalabilecegi bir yerdi. Burada
kalanlaraashab-1 Suffe denirdi. Peygamberimiz sav onlarin ihtiyaglart ile yakindan ilgilenir ve zengin
miisliimanlari onlara yardim etmeye tesvik ederdi.

Yeni Bir Diizen

Hz. Peygamber sav’in gelisiyle Medine, sosyal agidan biiyiik degisimler yasamaya basladi. Islam’dan 6nce
Medine’de putperest Arap kabileleri ile yahudi kabileleri birlikte yasiyorlardi. Simdi buna bir de miisliimanlar
eklenmisti. Bu kadar farkli gruplarin bir arada yasayabilmesi i¢in sistemli bir yapilanmaya ihtiya¢ vardi. Bu
ihtiyac1 fark eden Resfilullah sav yazili bir antlagma hazirlatti. Bu metinde bir sehrin ortak sakinleri olarak
miislimanlar ve yahudilerin uymalar1 gereken prensipler ile miisliimanlarin kendi aralarinda tabi olacaklari
kurallar belirlendi. Bu antlagsmayla miisliimanlar arasinda her tiirlii yakinlik ve akrabaliktan 6nde gelen, din
kardesligi temeline oturan bir birliktelik ongdriilmekteydi. Ayrica Peygamberimiz sav ihtilaflarda son karar
mercii olarak taninmakta, yahudilere de sehrin savunmasinda miisliimanlarla is birligi yapma sorumlulugu
yiikklenmekteydi. Hz. Peygamber’in (s.a.s.) hazirlattigi ve Medine Vesikasi olarak bilinen bu ilk yazili antlasma,
misliimanlarin bagka toplumlarla beraber yasama tecriibesinin de ilk yazili belgesidir.

Kardeslik

Mekke’den gelen muhacir miislimanlar baski ve iskenceden kurtulmuslardi. Ancak yine de yeni bir sehre
yerlesmenin getirdigi bircok sorun vardi karsilarinda: Ilk sorun, Medine’nin iklimine aliskin olmadiklar igin
muhacirlerin hastaliklarla bogusmalartydi. Ensarin biitiin yardimseverligine ragmen, yeni bir sehirde evsiz ve
issiz olmanin gii¢liigii ikinci bir sorundu. Ensarin yardimlarinin daha sistemli hale getirilmesi ve herkesi kusatan
bir biitiinlesmenin saglanmast gerekiyordu. Kdinatin sevgilisi Hz. Muhammed’in(s.a.s.) Medine’ye varisinin
iizerinden bes ay gecmis, bu siire icinde hastaliklar da biiylik oranda atlatilmigti. Restlullah, (s.a.s.) ensar ve
muhacirlerin katildig1 bir toplant1 diizenledi. Bu toplantida maddi agidan miisait olan Medineli her ailenin, birer
muhacir aileyi kendi yanlarina almalar1 kararlastirildi. Bu, bir kardeslik antlagmasi idi. Kardes aileler birlikte
calisacaklar ve her seyi paylasacaklardi. Boylece 186 Mekkeli aile, Medineli kardeslerinin evlerine yerlestirildi.
O giine kadar birer misafir olan muhacirlerin artik kardesleriyle paylastiklart bir evleri ve isleri vardi.
Muhacirler, bu yeni sehirde sosyal ve ekonomik agidan kendilerine yeterli olana kadar bu durum devam
edecekti.

muhacir: Bir yerden basgka bir yere giden, hicret eden kimselere; 6zellikle Mekke’den Medine’ye hicret eden
sahabilere verilen isim. ensar: Mekke’den hicret eden Hz. Peygambersav’ive muhacirleri hosnutlukla karsilayan
ve onlara yardim etmis olan Medineli miisliimanlara verilen isim.

Bedir Gazvesi
Miisliimanlarin Medine’yi yurt edinmesi Kureysli miisrikleri endiselendiriyordu. Zira miislimanlarin giderek

giiclenmeleri kendi itibarlarin1 sarsacakti. Bu yiizden Medineliler’e baski yapmaya basladilar, onlar1 tehdit
ettiler. ki taraf arasinda olusan gerginlik gitgide biiyiidii. Sonunda Mekkeli miisrikler ile Medineli miisliimanlar



Bedir kuyularinin yakininda karsi karsiya geldi. Miisriklerin ordusu 1000 kisi kadardi.Yanlarinda 100 at ve 700
deve bulunmaktaydi. Miisliimanlar ise 300 kisi civarindaydi. islam ordusunda da 2 at ve 70 deve vardi.
Restlullah, (s.a.s.) Mekkeliler’e Hz. Omer’i elci olarak génderdi ve Mekke’ye dénmelerini teklif etti. Fakat
onlar savasta 1srar ettiler. Bunun {izerine savas basladi. Savas, ikindiye dogru sayilarmin azlifina ragmen
miislimanlarin zaferiyle sona erdi. Allah, Ehl-i Bedir’e yardimini gdndermisti. Basta Ebu Cehil olmak iizere 70
miisrik Oldiriilmiis, 70 kisi de esir alinmisti. Bedir zaferi, Arap yarimadasinda miisliimanlarin adimnin
duyulmasina ve itibar kazanmalarma sebep oldu. Islam’in tebligi icin de daha genis imkanlar elde edildi. Bedir
Gazvesi’nin sonucu Medineli yahudileri biiyilk bir hayal kirikligina ugratti. Ciinkii onlar Mekkeliler’in
kazanacagini, bdylece miisliimanlardan kurtulacaklarini disiiniiyorlardi. Bedir Gazvesi’nden sonra yahudi
kabilelerinden Kaynukaogullar: ile miisliimanlar arasinda yasanan gerilim kiigiik bir savasa doniistii. Sonunda
Kaynukaogullari sehirden ¢ikarildi. Antlagsmay1 bozmayan diger iki yahudi kabilesi ise Medine’de kaldi. Savasta
tam bir hezimete ugramis olan Mekkeli miisrikler, miisliimanlardan intikam almak icin yeminler ettiler. Savasta
oldiiriilen Ebu Cehil’in yerine Ebu Siifyan’t Mekke’nin bagkanligina getirerek hemen yeni bir savas hazirligina
girigtiler.

Hz. Peygamber(s.a.s.) Bedir Gazvesi’ne c¢ikarken kizi Hz. Rukiyye’yi hasta yataginda birakmisti. Damadi Hz.
Osman da karis1t Hz. Rukiyye’yi yalniz birakamadi8 igin savasa katilamamisti. Hz. Peygamber(s.a.s.) savastan
dondiigiinde o yiirek paralayict haberi aldi; kizi Rukiyye vefat etmisti.

Bedir Savagi’ndan birkag¢ hafta sonra Hz. Peygamber(s.a.s.) kiz1 Fatima’y1 Hz. Ali’yle evlendirdi. Bir y1l sonra
da Hz. Fatima ile Hz. Ali’nin bir ogullart oldu. Hz. Peygamber,(s.a.s) torununun kulagina ezan okudu ve ona
“glizel” anlamina gelen “Hasan” ismini verdi.

Uhud...

Bedir Gazvesi’nin lizerinden on ii¢ ay ge¢misti. Mekkeliler, civardaki kabilelerden de destek alarak 3000 kisilik
biiyiik bir ordu topladilar. Medine’ye dogru yola ¢iktilar. Miisliimanlar ise 1000 kisilik bir orduyla Medine’den
ayrildilar. Miinafiklarin reisi olan Abdullah b. Ubey, yolda bozgunculuk ¢ikararak beraberindeki 300 kisi ile
birlikte geri dondii. Boylece miisliimanlar, 300 kisilik bir kayipla Uhud daginin eteklerine kadar geldiler. Hz.
Peygamber(s.a.s.) miisliiman askerlerin arkasina denk diisen bir tepeye okgular yerlestirdi ve bu okgulara, ne
olursa olsun bulunduklar1 yeri terketmemelerini emretti. Savasin baslangicinda Mekkeliler miisliimanlarin
hamleleri karsisinda bozguna ugrayip kagmaya basladilar. Resfilullah’in(s.a.s.) tepeye yerlestirdigi okcular
diismanin kactigin1 goriince harekete gectiler ve yerlerini terk ettiler. Miisrikler bu firsati degerlendirdiler,
misliimanlara arkadan saldirdilar. Boylece miisliimanlar iki diigman kuvveti arasinda sikisip kaldilar. Zor anlar
yagsayan miisliimanlar, kayip vermeye bagladilar. Bir¢ok Miisliman sehit edildi. Bunlar arasinda Hz.
Peygamber(s.a.s.)’in amcasi, Allah’mn arslan1t Hz. Hamza da vardi. Savasta Peygamberimiz(s.a.s.) de miibarek
yiizlinden yaralandi. Savasin kizistig1 bir anda Resilullah’in(s.a.s.) sehit oldugu soylentisi yayildi. Bu soylenti
tizerine miisrikler, amaglarina ulastiklarini sandilar. Artik Bedir’de &len yakimlarinin intikamini aldiklarini
diistiniiyorlardi. Geri ¢ekilip Mekke’ye dondiiler. Uhud Gazvesi sirasinda Medine’deki yahudi kabilelerinden
Nadirogullar1 antlasmayir bozmusg, miisrikleri miislimanlara karsi tahrik etmisti. Hz. Peygamber,(s.a.s.)
antlagsmay1 bozduklar1 i¢in UhudGazvesi’nden hemen sonra onlarin kalesini kugatma altina aldi. Caresiz kalan
Nadirogullari, miislimanlarla bir antlagsma yaptilar ve Medine’yi terk edip Hayber’e yerlestiler. Bu olaylarin
yasandig1 sene Hz. Fatima ile Hz. Ali’nin ikinci ¢ocuklar1 dogdu. Peygamberimiz(s.a.s.) torununa “giizelcik”
anlamina gelen “Hiiseyin” adin1 verdi.

Hendek Savasi

Hayber’e yerlesen yahudilerinmiisliimanlara duydugu 6fke dinmemisti. Bu ylizden miislimanlarla savagmak
iizere miittefik aramaya bagladilar. Basta Kureys miisrikleri olmak iizere civardaki birgok Arap kabilesiyle
goriistiiler. Nihayet biiyiik bir ordu olusturup Medine’ye dogru harekete gegtiler. iki ayr1 koldan Medine’ye
dogru ilerleyen ordu, Kureys’inUhud’daki giiciiniin {i¢ katiydi. Miisliimanlar bu defa Medine’de kalarak sehri
savunma karar1 aldilar. Selman-1 Farisi’nin teklifi iizerine Hz. Peygamber (s.a.s.) sehrin savunulmasi gereken
yerlerine hendekler kazdirdi. Kendisi de herkesle beraber ¢alisti. Hendegi kazma calismalari bittiginde diisman
kuvvetleri de uzaktan goriindii. Boyle bir hendekle karsilasacaklarini hi¢ ummuyorlardi. Ne yapacaklarimi
sasirdilar. Hendek, miisliimanlar tarafindan siirekli kontrol altinda tutuluyor ve diigman birliklerinin hendegi
agmasina firsat verilmiyordu. Kusatma bir aya yakin siirdii. Bu esnada Medine’nin iginde bulunan yahudi
kabilesi Kurayzaogullari, miislimanlarla olan antlagsmalarini bozdu; diismanin tarafinda yer aldi.
Kurayzaogullar’’nin bu tavri miisliimanlari oldukga zor bir durumda birakti. Ciinkii Kurayzaogullari’nin saf
degistirmesi, bundan boyle sehrin i¢cinde de diigmanlarin bulunmasi anlamina geliyordu.



Hz. Peygamber, (s.a.s.) islim’1 yeni kabul etmis olan Nuaym b. Mes‘0id’u, Kurayzaogullar1 ile Kureys ve
miittefikleri arasindaki antlasmayir bozmak iizere gorevlendirdi. Nuaym b. Mes‘dd, kendisinin miisliiman
oldugundan haberi olmayan diigman taraflariyla goriistii ve aralarindaki antlasmanin bozulmasini sagladi.
Boylece hendegin disindaki diisman kuvvetleri, icerideki desteklerini kaybetti. Bu arada havalar da iyiden iyiye
kotiilesmeye bagladi. Giinlerce devam eden soguk, bir gece yagmur ve firtinaya doniigtii. Kisa siireli bir savag
icin hazirlanmis olan diigman, biitiin bu olumsuz sartlara daha fazla dayanamayip ¢ekilme karar1 aldi; Medine de
kusatmadan kurtuldu. Kureys ve miittefikleriyle olan savas bitmisti; ancak Kurayzaogullari’nin savas sirasindaki
ihaneti karsiliksiz kalamazdi. Restlullah (s.a.s.) miisliimanlara hi¢ vakit kaybetmeden Kurayzaogullar
mahallesini kusatma emri verdi. Mahalle 25 giin kusatma altinda tutuldu. Sonunda Kurayzaogullar1 teslim oldu.

Hudeybiye Antlagmasi

Hz. Peygamber(s.a.s.) ve miislimanlarin Mekke’yi terkedislerinin {izerinden alt1 y1l gegmisti. Bu siire boyunca
yurtlarindan ayr1 kalmiglar, Kébe’yi de ziyaret edememislerdi. Restilullah,(s.a.s.) Kébe’yi ziyaret etmek
istedigini miislimanlara agikladi. Biiylik bir 6zlem i¢inde olan miisliimanlar bu habere ¢ok sevindiler ve hemen
hazirliklara basladilar. Hz. Peygamber, (s.a.s.) ashabryla birlikte yola ¢ikti. Mekkeli miisrikler bu haberi duyunca
toplandilar ve miisliimanlari Mekke’ye sokmama karar1 aldilar. Hz. Peygamber (s.a.s.) beraberindeki
miislimanlarlaHudeybiye’ye ulagmisti. Orada kamp kurdurdu ve Hz. Osman’1 miisriklere elgi olarak gonderdi.
Miigrikler, miislimanlarin Mekke’ye girmesine izin vermedikleri gibi Hz. Osman’1 da geri gondermediler. Hz.
Osman donmeyince miisliimanlar onun o&ldirildigini diisiinmeye basladilar. Bunun izerine Hz.
Peygamber(s.a.s.) savasa karar verdi. Mislimanlar da Kureys’e karsi savasmak iizere ona biat ettiler.
Bey“atiirridvan denilen bu olay Mekkeli miisriklerin korkuya kapilmasina sebep oldu. Restlullah’a,(s.a.s.) bir
grup elgi gondererek antlasma teklif ettiler. Hz. Osman’i da serbest biraktilar. Goriismeler sonunda
Restlullah,(s.a.s.) Kureys elgileri ile anlagmaya vardi.

Hudeybiye Barig Antlagsmasi su maddeleri igermekteydi: *Miisliimanlar ve Mekkeliler arasinda on yil siire ile
savag yapilmayacaktir. Bu siire boyunca iki taraf da kendi hakimiyetleri altindaki topraklar1 kervanlarin gegisi,
hac ve umre i¢in emniyet altinda tutacaktir. *Mekkelilerden miisliiman olup Medine’ye siginanlar Mekke’ye geri
gonderileceklerdir. Fakat miislimanlardanKureys’e siginanlar olursa Kureys geri gondermek zorunda degildir.
*Diger Arap kabileleri isterlerse Kureys’le veya Miisliimanlar la ittifak kurabilirler. Bu durumda miittefikler de
antlagma hiikiimlerine uymak zorundadirlar. « Miisliimanlar bu yi1l Mekke’ye girmeden donecek, ancak gelecek
yil Kébe’yi ziyaret edebileceklerdir.Bu esnada Mekkeliler sehri bosaltacak, miislimanlar da ancak ii¢ giin
kalabileceklerdir. Miisliimanlar, kinlarindaki kiliglarindan bagka silah getirmeyeceklerdir.

Feth-i Miibin

Miisliimanlarm pek ¢ogu Hudeybiye Antlasmasi’m kabullenememisti. Ozellikle Kabe'yi ziyaret etmeden geri
doniilmesi ve yeni miisliman olacak kisilerin Kureys miisriklerine iade edilmesi hikiimleri biiyiik bir
hosnutsuzluk olusturmustu. Ashabin génliindeki hosnutsuzlugu Hz. Omer dile getirdi. Hz. Peygamber sav’e “Biz
hak yolda ve su miisrikler yanlis yolda degil mi? Oyleyse hak nigin boyun egmek zorunda kalsin?” diye sordu.
Peygamberimiz(s.a.s.) “Ben Allah’in resiliiyiim ve ona karsi gelemem” diye karsilik verdi. Artik kimsenin
sOyleyecegi bir sey kalmamigti. Hz. Peygamber(s.a.s.) ve ashabi, kurbanlarii keserek ihramdan ciktilar ve
Medine’ye dondiiler. Hudeybiye Antlagsmasi, miisliimanlarin aleyhine goriiniiyordu. Ancak doniis yolunda gelen
ayetler bu konudaki siipheleri dagittr. Kur’an-1 Kerim bu olayi, feth-i miibin ve nasr-1 aziz olarak tanimliyordu.
Nitekim kisa bir siire sonra yaganan gelismeler de bunu ortaya ¢ikardi. Umrenin engellenmesi gegici bir olaydi.
Antlagmanin en sert maddesi gibi goriinen, miiltecilerle ilgili madde ise kisa siirede miisliimanlarin Iehine
sonuclar vermeye basladi. Isldm’1 yeni kabul edenler Mekke’deki zuliimden kagiyor ancak Mekke’ye iade
edilecekleri igin Medine’ye gelemiyorlardi. Boylece bu yeni miislimanlar, Mekke’nin gevresinde birlikler
olusturmaya basladilar. Ustelik bu gruplar Hudeybiye Antlasmasi’min taraflarindan da degillerdi. Antlasmadaki
on y1l slireyle savasmama hiikmiiniin onlar i¢in baglayiciligr yoktu. Bu durum Mekkeliler i¢in tehlikeli olmaya
basladi. Bunun iizerine antlagsmadaki “yeni miisliiman olan Mekkeliler’inMediye’ye kabul edilmemesi”
maddesinin iptal edilmesini bizzat kendileri istemek zorunda kaldilar. Daha 6nce miisliimanlart muhatap kabul
etmeyen Kureys miisrikleri, Hudeybiye Antlagmasi’yla miislimanlarin kendilerine denk bir taraf oldugunu artik
kabul ediyorlardi. Bu durum diger Arap kabilelerinin miisliimanlara bakisini da etkileyecek bir éneme sahipti.
Ote yandan bu antlagma, Kureys tehdidini ortadan kaldirdi, miisliimanlar1 hareket rahathigina kavusturdu ve
bundan bdyle Islam, Arap yarimadasinda yayilisini hizla siirdiirdii.

Yiice Rabbimiz buyuruyor ki: “Siiphesiz biz sana apagik bir fetih verdik. Ta ki Allah, senin ge¢mis ve gelecek
gilinahlarim bagislasin, sana olan nimetini tamamlasin, seni dogru yola iletsin ve Allah sana, sanlh bir zaferle
yardim etsin” (Fetih 1-3).



feth-i miibin: Apagik bir fetih. nasr-1 aziz: Giiglii ve sanli bir yardim ve zafer.
Islam’a Davet Mektuplari

Hudeybiye Antlasmasi’nin ardindan IslAim daveti Arap yarimadasi smirlarini da asti. Hz. Peygamber(s.a.s.),
zamanin liderlerine mektuplar gondererek onlar ve halklarini Islim’a cagirdi. Bu mektuplar Bizans kayseri,
Sasanikisrasi, Habes necasisi, Misir mukavkisi gibi hiikiimdarlara; Yemame, Bahreyn, Gassani, Busraemirlerine
ve ¢ok sayida kabile reisine ulastirildi. Sasanikisrasi, mektubu okudugunda biiyiik bir 6fkeye kapildi; Restilullah’
1 (s.a.s.) mektubunu yirtti, elgisine hakaret etti. Hatta daha da ileri gidip Peygamberimizin(s.a.s.) 6ldiiriilmesini
emretti. Ne var ki yerine gegmek isteyen oglu tarafindan kendisi 6ldiiriildii. Bizans kayseri, Restlullah’in (s.a.s.)
elgisini diplomatik usullere uygun olarak agirladi ve hediyelerle ugurladi. Mektubu da dikkate aldi. O sirada
ticari bir sefer sebebiyle Bizans topraklarinda bulunan Mekke tiiccarlart Ebu Siifyan ve arkadaslarindan Hz.
Muhammed(s.a.s.) hakkinda bilgi edindi. Onlarin verdigi bilgiler de Hz. Muhammed’in(s.a.s.) giivenilirligine
isaret ediyordu. Bizans kayseri, bu derece yakindan ilgilenmesine ragmen Islaim’1 kabul etmedi. Habes necasisi
mektubu getiren el¢iyi saygiyla karsiladi. Habesistan’da muhacir olarak bulunan Ca‘fer b. Ebu Talib’in huzurun
da miisliiman oldugunu acgikladi. Hz. Peygamber,(s.a.s.) necasiye bir mektup daha gondermisti. Bu mektupla
Habesistan’daki muhacirlerin Medine’ye gonderilmesini ve muhacirlerden olan UmmiiHabibe nin de kendisiyle
nikdhlanmasin istiyordu. Necasi, Peygamberimizin(s.a.s.) bu istegini de yerine getirdi. Giyaben Hz. nikahin
kiyd1 ve vekaleten mehrini verdi. Ardindan Ummii Habibe’ yi ve diger miisliimanlari iki gemiyle Medine’ye
gonderdi. Siyasi olarak Bizans Imparatorlugu’na bagli olan Misir mukavkis1 da Hz. Peygamber’in(s.a.s.) elcisini
giizellikle agirladi. Ona(s.a.s.) hediyeler génderdi.

Peygamberimiz sav’in Bizans Imparatoru Herakleios’a gonderdigi mektubu: Bismillahirrahmanirrahim Allah’in
kulu ve elgisi Muhammed’den Bizanslilar’in biiyiik reisi Herakleios’a. Selam hakikat yolunu izleyene olsun.
Seni Islam’1 kabule davet ediyorum. Islam’1 kabul et ki felah bulasin. Islam’1 kabul et ki Allah degerini iki kat
arttirsin. Ama eger kaginirsan tebaanin giinah1 da senin iizerine yiiklenecektir. Ve siz ey Ehl-i kitap! Sizinle
bizim aramizda ortak olan bir séze gelin. Biz ancak Allah’a tapariz. Ona hicbir seyi ortak kosmayiz ve aramizda
hi¢ kimse Allah’in disinda kimseyi Rab edinmez. Eger kagimurlarsa soyle deyiniz: Sahit olun ki biz miisliimanlar
daniz. Muhammed Restilullah

Umre

Hudeybiye Antlagsmasi’nin iizerinden bir yil gegmisti. Antlasmaya gore misliimanlar bu yil umre
yapabileceklerdi.Hz. Peygamber(s.a.s.), bir sene dnce kendisiyle birlikte Mekke’ye gelip umre yapamadan donen
misliimanlar da dahil olmak flizere, yaklasik 2000 kisiyle Mekke’ye dogru yola ¢ikti. Resilullah(s.a.s.) ve
arkadaglar1 Mekke’ye ulastiklarinda Mekkeliler sehri bosaltip daglara ¢ekildiler. Miisliimanlar Kabe’yi tavaf
ettiler, Safa ile Merve arasinda sa‘y yaptilar, kurbanlar kestiler. Bu arada Mekkeli hanimlardan BerrebintHaris,
Hz. Abbas’in araciligi ile Hz. Peygamber’e(s.a.s.) evlenme teklif etti.Hz. Peygamber(s.a.s.) bu teklifi kabul etti
ve nikdhlarinmi1 Ca‘fer b. Ebu Télib kiydi. Bu sirada miisliimanlarin Mekke’de kalmalari igin belirlenen ti¢ giinliik
siire dolmustu. Hz. Peygamber,(s.a.s.) biraz daha burada kalmak ve diiglinii Mekke’de yapmak istedigini
sOyleyerek Mekkeliler’den izin istedi. Onlart da digiine davet etti. Ancak Mekkeliler “Sizin ziyafetinize
ihtiyactmiz yok” diyerek bunu kabul etmediler. Bunun iizerine Peygamberimiz(s.a.s.) ve arkadaslar1 Mekke’den
ayrildilar. Diigiin yolda yapildi. Hz. Peygamber sav; Berre’nin ismini “Meymiine” olarak degistirdi. Bu, Peygam
berimiz sav’in son evliligi idi. Bu evlilikten sonra Meymine’nin mensup oldugu Amir b. Sa‘saa kabilesinden bir
heyet Medine’ye gelerek kabilenin tiimiiniin miisliiman oldugunu bildirdi. Hz. Peygamber’in(s.a.s.) Mekke’ye
gelisi, Mekkeli miisriklerin kalplerinde de bir degisimin baslamasina vesile oldu. Miisliimanlarin Medine’ye
doniisiinden kisa bir siire sonra Mekke’nin ileri gelenlerinden Halid b. Velid ve Amr b. Asmiisliiman oldular. Hz.
Peygamber’in(s.a.s.) kizi1 Zeynep, hicretin sekizinci yilinda vefat etti. Hz. Peygamber,(s.a.s.) olirken kizinin
yanindaydi. Yiiregi acili baba, damadini ve torununu teselli etti. Kizinin cenaze namazini da kendisi kildirdi.

Miite Savasi

Hz. Peygamber’in(s.a.s.) hiikiimdarlar1 Islam’a davet i¢in génderdigi elgilerden biri yolda Gassaniler tarafindan
yakalanip oldiirilmiistii. Bunun {izerine Hz. Peygamber(s.a.s.) Zeyd b. Harise komutasinda 3000 kisilik bir
orduyu Gassaniler iizerine gonderdi. Hz. Peygamber,(s.a.s.) bu savasta her zamanki uygulamasindan farkli
olarak {i¢ kumandan tayin etmisti: Oglu gibi sevdigi Zeyd sehit olursa amcasinin oglu Ca‘fer’in, Ca‘fer sehit
olursa peygamber sairi Abdullah b. Revdha’nin kumandayi ele almasini; o da sehit olursa miisliimanlarin,
iclerinden birini komutan olarak se¢melerini sdylemisti. Ashap, Hz. Peygamber’in(s.a.s.) bu talimatini, sayilan
i¢ kisinin de sehit olacagi seklinde yorumlamisti. Bizans’in hakimiyetini kabul etmis olan Hiristiyan Arap



kabilesi Gassaniler, miisliimanlarin harekete gectigini haber alinca hemen Bizans Imparatorlugu’ndan yardim
istediler.

Misliimanlar Suriye bolgesindeki Gassanl topraklarna geldiklerinde hi¢ beklemedikleri bir durumla
karsilagtilar: Karsilarinda 100.000 kisilik bir Bizans ordusu vardi. Kendileriyse sadece 3000 kisiydi. Iki ordu
Mite’de kars1 karsiya geldi. Siddetli bir carpisma basladi. Zeyd sehit diistii. Sancagi Ca‘fer aldi. O da sehit olana
kadar savasti. Sancag1 bu sefer Abdullah aldi. Bir siire sonra o da sehit oldu. Miisliimanlarin o an diizeni bozulur
gibi oldu. Geri gekilmeye basladilar. O sirada yere diisen sancagi Sabit b. Erkam ald1 ve Halid b. Velid’e verdi.
Miisliiman lar hemen Halid’in etrafinda toplandilar. Halid b. Velid komutay1 ele aldiktan sonra savas diizeninde
baz1 degisiklikler yapti. Miisliman askerlerin yerlerini degistirdi. Boylece diisman, miislimanlara takviye
birliklerin geldigini zannedecekti. Hedefi diigmanin maneviyatini sarsip ¢ok siddetli bir hiicum ile onlart
korkutmak, sonra da Islam ordusunu emniyet icerisinde geri ¢ekmekti. Plamini basariyla uyguladi. Miisliiman
ordusu geri ¢ekilmeye basladi. Bizans askerleri onlar1 takip etmeye cesaret edemediler. Ciinkii miislimanlarin
kendilerini ¢ole ¢ekip savasa ¢6lde devam etmeyi planladiklarini zannettiler. Béylece savas sona erdi. Galibi
olmayan bu savag, miislimanlara Bizans ordusunu, savas taktiklerini ve silahlarin1 yakindan tanima imkani
verdi. Bu tecriibe, ileride Bizanslilar’la yapilan savaglarda miisliimanlara pek biiyiik faydalar sagladi. Ayrica
Suriye ve Filistin bolgesinde yasayan Araplar, miisliimanlar1 ve Islam’1, bu savasla birlikte daha yakindan
tanimaya basladilar.

Antlagma Bozuluyor

Mite Savasi’nin iizerinden ii¢ ay ge¢misti. Hudeybiye Antlagsmasi’na gére Mekkeli miisrikler ile miisliimanlar
arasinda on yil siireyle savas yapilmayacakti. Antlasmaya gore her iki taraf birbirlerinin miittefikleri ile de baris
icinde olmak zorundaydi. Ancak Mekkeliler, miislimanlarin miittefiki olan Huzaa kabilesine yapilan bir saldirty1
desteklediler. Boylece antlagsma bozulmus oldu. Bir siire sonra Hz. Peygamber(s.a.s.) sefer hazirliklarina giristi;
ancak seferin nereye yapilacagini gizli tuttu. Medine’deki miisliimanlarin yani sira yeni miisliiman olmus
kabilelerin de sefere katilmalarini istedi. Restlullah (s.a.s.)’in amaci, Mekke’ye kan dokmeden girmekti. Bunun
icin de Kureys’i biiyiik bir ordu ile kendi topraklarinda, &ni bir baskinla kusatacak ve onlari teslim olmaya
zorlayacakti. Hazirliklar yapildi ve ordu yola ¢ikti. Mekke civarina gelindiginde ordu, yolda katilanlarla birlikte
yaklasik 10.000 kisi olmustu. kerin bir ates yakmasini emretti. Kamp ateslerini goren miisrikler orduyu
oldugundan da biiyiik zannederek korkuya kapildilar. Ebu Siifydn bagkanlifindaki bir heyeti el¢i olarak
Restlullah’a(s.a.s.) gonderdiler. Ebu Siifyan ve arkadaslari ertesi sabah Mekke’ye miisliiman olarak dondiiler.
Ebu Siifyan, miisliimanlarin kargi konulamayacak kadar biiyiik bir ordu ile geldiklerini Mekkeliler’e haber verdi.
Hz. Peygamber’in(s.a.s.) teminati iizere silahini birakip evine kapananlarin, Mescid-i Haram’a ve Mekke’nin
reisi olan kendisinin evine siginanlarin giivenlikte olacagini da ilan etti.

Mekke: Yeniden...

Miislimanlar Mekke’ye dort ayri koldan girdiler. Hz. Peygamber’in(s.a.s.) emri, misrikler saldirmadik¢a
savagilmamasi yoniindeydi. Ordunun {i¢ birligi herhangi bir direnigle karsilagmadan Mekke’ye girdi. Ancak
Halid b. Velid’in kumandasindaki birlige bir grup miisrik saldirida bulundu. Miisrikler ¢ok kisa bir siirede bozgu
na ugrayip kagmak zorunda kaldilar. Restlullah,(s.a.s.) Allah’in kendisine nasip ettigi fethe siikrederek Mescid-i
Haram’a girdi, Kabe’yi tavaf etti. Ardindan Kébe’nin igindeki putlara yoneldi. Bir yandan putlar1 asasiyla teker
teker deviriyor, bir yandan da, “Hak geldi, batil yok oldu. Siiphesiz batil, yok olmaya mahkimdur” (Isra 81)
ayetini okuyordu. Kabe’yi putlardan temizledikten sonra, iki rek‘at namaz kildi. Bilal-i Habesi’den de Kébe’ nin
damina ¢ikarak ezan okumasimi istedi. Hz. Peygamber,(s.a.s.) Kabe’nin avlusuna siginan miisriklere, “Bugiin
artik sizler hicbir sekilde hakir goriilmeyeceksiniz. Haydi simdi dagilin, hepiniz hiir ve serbestsiniz” diye
seslendi. Hz. Peygamber’in(s.a.s.) bu siikinet ve merhametini géren Mekkeli miisrikler, yanina gelerek sirayla
ona biat etmeye basladilar. Miisliiman olmak isteyenler, Allah’tan baska higbir seye ibadet etmeyeceklerine,
hirsizlik yapmayacaklarina, fuhustan ve ¢ocuklarimi 6ldiirmekten vazgececeklerine, yalan sdylemeyeceklerine
dair Restilullah’a(s.a.s.) soz verdiler.

Elgiler Yili

Hicretin dokuzuncu senesiydi. O yil Medine, biitiin Arap yarimadasindan gelen heyetleri agirladi. Mekke’nin
fethedilmesi, putperest Araplar iizerinde biiyiik bir etki olusturmustu. Daha onceleri islam’a diisman olan
kabileler, temsilciler gonderdiler ve Hz. Peygambersav’ebagliliklarini bildirdiler. Sevgili Peygamberimiz sav de
biitiin bu kabilelerle antlagmalar yapt1. Onlara islam’1 6gretmeleri i¢in muallimler génderdi. O yil, Medine’ye o
kadar ¢ok elgi geldi ki bu seneye elgiler yil1 (Senetii’l-viifid) ad1 verildi.



Tebiik Seferi

Mite Savasi’nin iizerinden bir yili askin bir zaman ge¢misti. Mite’nin intikamini almak isteyen Bizanslilar’in
miislimanlar ile savagsmak tizere hazirliga giristikleri haberi Medine’ye ulasti. Hz. Peygamber, (s.a.s.) bunun
iizerine hemen harekete gecti ve biiylik bir ordu hazirlamaya basladi. Cikacag: seferlerin hedefini genellikle
gizleyen Restlullah,(s.a.s.) bu kez hedefini agikca ilan etti. Haber yayildi, goniilliiler toplanmaya bagladi. O sene
Hicaz bolgesinde kitlik vardi ve miisliimanlar i¢in bir ordunun donatilmasi olduk¢a zordu. Ancak miisliimanlar,
ordunun hazirlanmasi i¢in hi¢bir fedakarliktan kaginmadilar, hatta birbirleriyle adeta yaristilar: Hz. Ebu Bekir
elinde ne varsa hepsini. Hz. Omer mal varliginin yarisini ordunun masraflarina harcadi, Hz. Osman 10.000
kisinin donanimini tek basina tistlendi, kimi kadinlar da ziynetlerini bagisladilar. Hazirliklarin tamamlanmasinin
ardindan 30.000 kisilik ordu Suriye istikametine hareket etti. Hz. Peygamber’in(s.a.s.) kumandasinda Tebiik’e
ulasti. Orada birkag¢ giin konakladi. Ancak miisliimanlarin karsisina diisman ordusu ¢ikmadi. Hz. Peygamber
(s.a.s.) bunu bir firsat olarak degerlendirdi, o yorede bir siire kaldi. Tebiik halkiyla ve yakinlardaki diger
merkezlerden gelen heyetlerle goriismelerde bulundu. Onlar1 Islim’a davet etti, fakat kabul etmediler. Onlarla
cizye vermeleri sartiyla barig antlagsmalar1 yapti. Tebiik Seferi doniisiinde Hz. Peygamber(s.a.s.) ve Hz. Osman
iiziicii bir haberle karsilastilar. Ordu seferde iken Hz. Peygamber’in kizi, Hz. Osman’in esi UmmiiKiilsim vefat
etmisti. Restlullah, kizinin mezar1 basinda dua etti. Hz. Osman’a da “Eger bekar bir kizim daha olsaydi sana onu
da verirdim” dedi.

cizye: Islam devleti topraklarinda yasayan gayrimiislim halktan, can ve mal giivenligini saglamak sartiyla alman
vergi

Hac

Hicretin dokuzuncu yili olmus, hac mevsimi gelmisti. Hz. Peygamber,(s.a.s.) Hz. Ebu Bekir’i hac emiri tayin
etti. Hz. Ebu Bekir 300 kisilik bir haci kafilesiyle birlikte yola ¢ikti. Restlullah(s.a.s.) o yil hacca gitmemis,
Medine’de kalmisti. Kafile yolda iken Tevbesiresinin, misriklerle ilgili bazi hiikkiimleri diizenleyen ilk yirmi
sekiz ayetinazil oldu. Bunun iizerine Hz. Peygamber(s.a.s.) yeni inen bu ayetleri bildirmesi i¢cin Hz. Ali’yi
gorevlendirdi. Hz. Ali kafileye yetisti. Bayram giinii Mina’da bu ayetleri okudu. Ardindan su aciklamayi yapt:
“Kafirler ebedi kurtulusa eremeyecek ve cennete giremeyecektir. Bu yildan sonra miisrikler haccedemeyecek ve
Mescid-i Hardm’a yaklagamayacaktir. Kimse Kabe’yi ¢iplak tavaf edemeyecektir. Hz. Peygamber’le(s.a.s.)
antlagmalar1 bulunanlar antlasmanin siiresi bitinceye kadar haklarini kullanabilecekler, daha sonra miisliiman
olmadiklar1 takdirde can giivenlikleri kalkacaktir.” Bu agiklamadan kisa bir miiddet sonra orada bulunan
miisrikler Islam’1 kabul ettiler. Boylece Mescid-i HardAm sadece miisliimanlara ait bir mekan oldu. hacemiri:
Haccin yerine getirilmesinde miislimanlara liderlik etmekle goérevli kimse. tavaf: Haccin riikiinlerinden biri.
Kabe’nin etrafin1 dolagsmak demektir. Hacerlilesved hizasindan baslanarak ve Kébe’yi sol tarafa alarak yapilir.
Kabe’nin etrafindaki bir tura savt denir. Tavaf ise yedi savttan olusur.

Peygamberimizin (s.a.s.) Hacc1 ve Veda Hutbesi

Ertesi yil Hz. Peygamber sav hac i¢in Medine’den Mekke’ye yola ¢iktiginda beraberinde 100.000°den fazla
miisliman vardi. Bu hac, o giine kadar yapilmis haclardan higbirine benzemiyordu. Ciinkii bu hacca hicbir
putperest katilamiyor, hacilarin tamami tek olan Allah’a inanan insanlardan olusuyordu. Sonralart Veda hacct
diye isimlendirilen bu hac esnasinda Hz. Peygamber,(s.a.s.) Arafat’ta Islim’in temel ilke ve kurallarim agikladig
bir hutbe okudu. insanlarm sahip oldugu haklarin ve gorevlerin agiklandig bu hutbe, Adeta Resilullahsav’in
immetine vasiyetiydi. Hutbe genel olarak miisliimanlarin sosyal hayatiyla ilgili 6nemli ilkelere dikkat ¢cekmekte,
Kur’an ve Siinnet’e siki sikiya sarilmanin gerekliligini vurgulamaktaydi.

Veda Hutbesi’nden...

Allah’a hamdolsun. O’na hamdeder, O’ndan yardim isteriz. Sahitlik ederim ki Allah’tan bagka ilah yoktur. O,
tektir; esi, ortagi, dengi ve benzeri yoktur. Yine sahitlik ederim ki Muhammed O’nun kulu ve resilidiir. Ey
insanlar! Soziimii iyi dinleyiniz! Bilmiyorum, belki bu seneden sonra sizinle burada bir daha bulusamayacagim.
Insanlar! Bugiinleriniz nasil mukaddes bir giin ise, bu aylarimz nasil mukaddes bir ay ise, bu sehriniz (Mekke)
nasil miibarek bir gehir ise canlariniz, mallariniz, namuslariniz da 6yle mukaddestir, her tiirlii tecaviizden
korunmustur. Ashabim! Siz Rabbini zin huzuruna varacaksimz. O da sizi yaptiklarimizdan sorguya g¢ekecek.
Sakin benden sonra eski sapkinliklara donmeyin! Bu vasiyetimi, burada bulunanlar, bulunmayanlara ulastirsin.
Olabilir ki burada bulunan kimse bunlar1 daha iyi anlayan birine ulagtirmig olur. Ashabim! Kimin yaninda bir
emanet varsa onu hemen sahibine versin. Bilin ki faizin her ¢esidi kaldirilmistir. Allah bdyle hiikmetmistir. Tlk
kaldirdigim faiz de Abdiilmutallib’in oglu (amcam) Abbas’in faizidir. Lakin anaparaniz size aittir. Ne zulmedi



niz ne de zulme ugrayiniz. Ashabim! Cahiliye’den kalma biitiin adetler kaldirtlmistir, ayagimin altindadir.
Cahiliye devrinde giidiilen kan davalar1 da tamamen kaldirilmigtir. Kaldirdigim ilk kan davas: Abdiilmuttalib’in
torunu {yds b. Rabia’min kan davasidir. Kasten adam 6ldiirmenin cezas1 kisastir. En biiyiik Allah diismani,
kendisine herhangi bir kasti olmayan birini sebepsiz yere ldiirendir, kendisine el kaldirmayana sebepsiz yere
vurandir. yice teblig edebildim mi? Allah’im, sen de sahit ol! Ey insanlar! Sizi uyartyorum, herkes yalnizca
kendi isledigi suctan sorumludur. Suglu evlattan dolay1 baba sorumlu tutulamaz, suglu babadan dolay: da evlat
sorumlu tutulamaz. Ey insanlar! Seytan su topragimizda kendisine tapinilmasindan tamamen timidini kesmis
bulunuyor. Fakat siz bunun diginda ufak tefek islerinizde ona uyarsaniz bu da onu memnun edecektir. Dininizde
sebat ederek, dininize sahip ¢ikarak, seytanin vesvesesinden, dalaveresinden kendinizi koruyun. Ey insanlar!
Yalan yere Allah’in adin1 anarak yemin etmeyin. Yalan yere Allah adina yemin edenin yalanin1 Allah agiga
¢ikarir. Ey insanlar! Zaman, Allah’in gokleri ve yeri yarattigi giindeki yerini bulmustur. Allah katinda, aylarin
sayis1 on ikidir. On iki aydan dordii, savasin haram oldugu aylardir. Bu aylarla ilgili Allah’in koydugu yasaklari
cigneyerek kendinize ve birbirinize zulmetmeyin. Miisrikler nasil size karsi topyekiin savastyorlarsa siz de
onlara karst topyekiin savagin. Bilin ki Allah miittakilerle beraberdir. Ey insanlar! Kadinlarin haklarini
gbzetmenizi ve bu hususta Allah’tan korkmanizi tavsiye ederim. Siz kadinlari, Allah’in emaneti olarak aldiniz ve
onlarin namusunu kendinize Allah’in emriyle helél kildiniz. Sizin kadinlar {izerinde hakkiniz, kadinlarin da sizin
iizerinizde hakki vardir. Iyice teblig edebildim mi? Allah’im, sen de sahit ol! Miiminler! Séziimii iyi dinleyiniz
ve iyi belleyiniz! Miisliiman miisliimanin kardesidir ve boylece biitiin niislimanlar kardestirler. Bir miisliimana
kardesinin kan1 da, mali da helél olmaz. Fakat malint géniil hoslugu ile vermisse o bagkadir. Miisliimanin kim
oldugunu size anlatayim mi? Miisliimanlarin, dilinden ve elinden zarar gérmedigi kisidir. Miiminin kim
oldugunu size anlatayrm m? Insanlarin, mallarina ve canlarina zarar1 dokunmayacagindan emin oldugu kisidir.
Muhacirin kim oldugunu size anlatayim mi? Kotiiliikleri ve gilinah iglemeyi terkeden kisidir. Miicahidin kim
oldugunu size sdyleyeyim mi? Allah’a itaat yolunda nefsiyle miicadele eden kisidir. Iyice teblig edebildim mi?
Allah’im, sen sahit ol! Ey miiminler! Benden sonra kiifre donmeyin. Birbirinin boynunu vuran kafirler haline
gelmeyin. Size iki emanet birakiyorum, onlara sarilip uyduk¢a yolunuzu hi¢ sasirmazsiniz. O emanetler, Allah’in
kitab1 ve restliiniin siinnetidir. lyice teblig edebildim mi? Allah’im, sen de sahit ol! Ey insanlar! Rabbiniz birdir.
Babaniz da birdir. Hepiniz Adem’in ¢ocuklarisimiz, Adem ise topraktan yaratilmustir. Arap’in Arap olmayana,
Arap olmayanin da Arap’a stiinliigii olmadig1 gibi; kirmizi tenlinin siyah tenliye, siyah tenlinin de kirmizi
tenliye iistiinliigii yoktur. Ustiinliik ancak takvada, Allah’tan korkmadadir. Allah yaninda en kiymetli olaniiz
O’ndan en ¢ok korkanimizdir. Iyice teblig edebildim mi? Allah’im, sen de sahit ol! Dikkat ediniz! Su dért seyi
kesinlikle yapmayacaksimiz: Allah’a higbir seyi ortak kogsmayacaksiniz. Allah’in haram ve dokunulmaz kildig:
cani, haksiz yere 6ldiirmeyeceksiniz. Zina etmeyeceksiniz. Hirsizlik yapmayacaksiniz. Ey insanlar! Yarm beni
size soracaklar. Ne diyeceksiniz? (Orada bulunanlar soyle dediler: “Yemin ederiz ki vazifeni hakkiyla yerine
getirdin, bize tavsiyelerde ve dgiitlerde bulundun. Boylece sehadet ederiz). Sahit ol ya Rab! Sahit ol ya Rab!
Sahit ol ya Rab!

Gorev Tamamlanryor...

Veda haccindan ii¢ ay kadar sonraydi. Hz. Peygamber(s.a.s.) atesli bir hastaliga yakalandi. Zayif ve takatsiz
olmasina ragmen vefatindan ii¢ giin dncesine kadar namazlarda imamlik yapmaya devam etti. Son giinlerinde ise
yerine Hz. Ebu Bekir’in imamlik yapmasimui istedi. Hz. Peygamber’in(s.a.s.) cemaate katilamayis1 ashabi derin
bir tziintilye sevketmisti. Bir giin Hz. Peygamber,(s.a.s.) hastaliginin biraz hafifledigini hissetti. Giigsiiz
olmasina ragmen kalkt1 ve yegenleri Hz. Ali ve Fazl b. Abbas’in kollarina girerek mescide geldi. Hz. Ebu Bekir
namaza baslamisti. Resdlullah(s.a.s.) namazi onun yaninda oturarak kildi. Hastaligi bir siddetlenip bir
hafifliyordu. Bir sabah kendinde biraz gii¢ hissederek odasindan mescide agilan kapinin perdesini kaldirdu.
Ashabimin sabah namazi kildigin1 gérdii. Bu manzara ¢ok hosuna gitti. Cemaat de onu farketmisti. Herkes
sevingten kendinden gegti ama hi¢ kimse yerini terketmedi ve namazdan ¢ikmadi. Hz. Peygamber(s.a.s.)
tebessiim ederek yerine geri dondii. Sahabe-i kirdim, Hz. Peygamber’in(s.a.s.) miibarek yliziinii bundan sonra bir
daha goremedi. O giin hastalig1 tekrar alevlendi. Sevgili Peygamberimizin(s.a.s.) o giinlerde elinde bulunan
biitiin paras1 7 dirhemdi. Hastaligin sikintis1 arasinda bunu hatirladi ve Hz. Aise’ye, “O paralar nerede?” diye
sordu. Ardindan sdzlerine soyle devam etti: “Muhammed, Allah’in huzuruna ne yiizle varacak? Git ve onlar
Allah yolunda dagit.” Tkindi vakti yaklasmisti. Restilullah(s.a.s.) giin boyunca tekrar tekrar kendinden gegmis,
sonra yine kendine gelmisti. Istirab1 ok fazlaydi. Hz. Aise, Restlullah’in(s.a.s.) basini kollar1 ve dizleri iizerine
dayadi. O sirada Hz. Peygamber(s.a.s.) alcak bir sesle, “En yiice dosta!” dedi. Bu sozler, Hz. Aise’nin, ondan
duydugu son sozler oldu. Tarih, 13 Rebiiilevvel 11 (8 Haziran 632) Pazartesi giinlinii gosteriyordu. Kainatin
sevgilisi son nefesini verdi. Cenaze namazi gruplar halinde imamsiz olarak kilindi. “Hicbir peygamber vefat
ettigi yerin disinda bir yere gomiilmemistir.” hadisine dayanilarak vefat ettigi yere, Hz. Aise’nin odasina
defnedildi. Bedeni oraya, manevi kisiligi ise izini takip edenlerin yiireklerine...



Hz Muhammed(s.a.s.)’in Kisiligi ve Ornekligi
Peygamber Olarak Hz. Muhammed(s.a.s.)

Hz. Muhammed(s.a.s.) Allah’in, kullar1 arasindan sectigi bir peygamberdir. Bir peygamber olarak teblig gorevi
ile yiikiimlilydii. Allah’tan aldigi vahyi insanlara bildirir, kendisi de vahyin bildirdigi sekilde hayatim
siirdiiriirdii. Bu y&niiyle biitiin insanlik icin en giizel 6rnektir. Ummetini hep iyiye ve dogruya davet etmistir. O
ayni zamanda bir uyaricidir. Allah’a itaat ettigi gibi restliine(s.a.s.) de itaat etmek her miisliimanin {izerine bir
borgtur. Hz. Peygamber,(s.a.s.) rehberdir, yol gostericidir. Biitiin bu gorevlerini insanlarin 6zelliklerine dikkat
ederek, onlar1 kirip incitmeden yerine getirmis, Allah’in buyruklarini hep sabirla anlatmistir. Karsilastig
giicliiklerden yilmamis, davasina hep sadik kalmistir. Hira magarasinda ilk vahyi aldig1 giinden son nefesini
verinceye kadar siirdiirdiigii hayati1 ve geride biraktig1 siinneti ile o (s.a.s.) alemlere rahmettir.

Insan Olarak Hz. Muhammed(s.a.s.)

Hz. Muhammed,(s.a.s.) bir peygamber olmasinin yani sira bir insandi ve diger insanlarin sahip olduklari
ozelliklere sahipti. O da bir anneden dogmus, bir toplumda yasamisti. Herkes gibi giinliik islerini yapmak ve
ihtiyaclarin1 karsilamak zorundaydi. Hz. Peygamber,(s.a.s.) Mekke’de yasadigi donemde ilk genclik yillarinda
bir ara ¢obanlik yapmis, daha sonra ticaretle ugrasmisti. Ancak Medine’ye hicret ettiginde herhangi bir mal
varlig1 yoktu. Baslangigta ensarin hediyeleri ile ihtiyaglarini karsiladi. Bedir Savasi’ndan itibaren ganimet, Hz.
Peygamber sav ve ailesinin baslica gecim kaynagi oldu. Restilullahsav imkan buldugunda ailesini siirekli bir
gelire ve berekete kavusturmak icin iirlinlerinden faydalanabilecegi birka¢ hayvan edindi. Zaman iginde
kendisine hediye edilen ya da savas ile ele gegirilen topraklarin gelirleri de eklenince maddi imkana kavustu.
Ancak malint daha ¢ok miisliimanlarin ihtiyaglarina harcadi, kendisi ve ailesi miitevazi bir hayati tercih ettiler. O
diinya hayatini, bir seyahat esnasinda yolcunun agaca dayanarak dinlenmesi kadar kisa bir siire olarak kabul
ederdi. Diinya malina énem vermezdi. Medine’ye ¢esitli yerlerden mallar gelir ve Hz. Peygamber sav hepsini
ashabina dagitirdi. Eger elinde biraz da olsa mal kalmigsa rahatsiz olurdu. Hz. Peygamber’in sav evi Mescid-i
Nebevi’nin duvari boyunca siralanmis yaklasik 3,5 x 5 m ebadinda dokuz odadan meydana geliyordu.Bu odalar
kerpigten insa edilmis miitevazi yapilardi. Tavanlart elin degebilecegi yiikseklikteydi. Her odanin i¢inde servi
agacindan siitunlara tutturulan bir perdeyle ayrilmig bir boliim vardi. Hz. Peygamber sav kendisini ziyarete
gelenlerle goriistirken hanimlart odanin bu kismina gecerlerdi.

Restlullah’in,(s.a.s.) ihtiyaclarini karsilayacak kadar esyasi bulunurdu. Evinde giindiizleri sergi, geceleri perde
olarak kullanilan hurma lifinden yapilmig bir yaygi vardi. Kil ve yiinden mamul, battaniye yerine kullanilan bir
ortiisti daha vardi. Yatagmin yiizii tabaklanmis deriden, i¢i de yumusak hurma lifindendi. Daha ¢ok hasir
tizerinde yatardi. Hasirin viicudunda iz birakmasina arkadaslari {iziilirken kendisi aldirmazdi. Oturmasi igin
kendisine minder verildiginde minderi baskasina verip yere oturmay: tercih ederdi. Hz. Omer bir giin Hz.
Peygamber’in(s.a.s.) yanina gitti ve onun odasindaki egyalart goriince dayanamadi, gozlerinden yaslar akti. Hz.
Peygamber(s.a.s.) ona nigin agladigim sorunca Hz. Omer, “Ey Allah’in Resilii! Nigin aglamayayim? Uzerinde
yattigiiz hasirin izleri viicudunuza c¢ikmus. Burasi da esyalarinizin bulundugu odamz... Icindekilerin hepsi
gbzlerimizin oniinde duruyor. Hiikiimdarlar rahat ve gosterisli bir hayat siiriiyorlar. Allah’in peygamberi ve
seckin bir kulu olarak sizin evinizin hali ise iste budur” dedi. Bunun iizerine Allah’in Resilii(s.a.s.) “Ey Omer!
Onlarin diinyay1, bizim de ahireti almanuz hosuna gitmez mi?” buyurdu. Hz. Omer’in Restlullah’in(s.a.s.)
odasinda gordiigii esyalar sunlardi: ¢iplak bir divan, hurma lifleriyle doldurulmus bir yastik, bir hayvan postu,
birka¢ tane de deri su tulumu. Hz. Peygamber sav yemek konusunda da asiriya kagmaz, aza kanaat eder ve
ikramda bulunmay1 ¢ok severdi. Gelirini ihtiya¢ sahiplerine dagittig1 i¢in bazen birkac¢ giin yemek yemedigi,
evinde bir iki ay boyunca yemek pisirilmedigi olurdu. Kendisi ve ailesi bugday ekmegini ¢ok nadir bulur,
genellikle arpa ekmegi yerlerdi. Sirke, bal, zeytinyagi ve bazi sebze yemekleri hosuna giderdi.Tirit, severek
yedigi yemeklerden biriydi. Sofraya gelen yemekte kusur aramaz, begenmisse yer, begenmemigse yemezdi.
Sevmedigini hissettirecek bir harekette bulunmazdi. Yemegi karistirarak yemez, bu sekilde davrananlari da
uyarirdi. Yemegini yerden biraz yiiksek bir sini ilizerinde yer, yemekte bir yere yaslanmazdi.Yemegi ii¢
parmagiyla yerdi.Yemekten dnce ve sonra ellerini yikardi.

Restlullah’in(s.a.s.) Bir Giinii

Hz. Peygamber,(s.a.s.) giiniinii iige bolerdi. Bir kismini ibadetle, bir kismini {immetinin isleriyle, geri kalan
zamanini da kendi isleriyle gegirirdi. Sabah namazindan sonra diz ¢dkerek oturur, giines dogana kadar Oylece
kalird1. Daha sonra ashabi onun gevresine oturur, onun nasihat ve 6giitlerini dinlerlerdi. Bu sohbetlerin ardindan
genellikle ihtiya¢ sahiplerine yardim dagitilmasi, ganimet mallarinin paylastirilmasi gibi toplumu ilgilendiren
isleri yapardi. Cogu zaman giines biraz yiikselip giin ilerleyince kusluk namazini kilar, sonra evine giderdi. Evde



bulundugu saatlerde ev islerine yardimci olurdu. Evinin, ailesinin islerini kendisi goriir, bu konuda kimsenin
yardimmi kabul etmezdi. Hz. Aise’nin ifadesiyle, evde siradan bir insan ne yapiyorsa onu yapardi. Yirtik
elbiseleri diker, ayakkabisi sokiilmiisse kendi eliyle tamir eder, siit sagar, devesinin bakimyla ilgilenir, evi
temizlerdi. ikindi namazindan sonra eslerinin yanma gider, hepsinin yaninda bir miiddet kalirdi. Esleriyle
ilgilenir, onlar i¢in faziletlerin en iistiiniinii arzular, sevgi, sefkat ve ilgisi ile elinden geleni apardi. Aksamlar1 Hz.
Peygamber(s.a.s.) hangi esinin odasindaysa biitiin esleri orada toplanip goriisiirlerdi. Yats1 namazindan sonra
konusmay1 sevmez, dinlenmeye ¢ekilerek uyurdu. Gecenin iigte biri veya yarisi gegtikten sonra uyanirdi. Bag
ucunda duran misvaki ile dislerini temizler, abdest alir ve ibadetle mesgul olurdu. Bundan sonra secde ettigi yere
basin1 koyarak biraz daha uyurdu.

Yiice Rabbimiz buyuruyor ki: “Dediler ki: ‘Bu ne bi¢im peygamber ki yemek yer, carsida pazarda dolasir. Ona
bir melek indirilseydi de, bu onunla beraber bir uyarici olsaydi ya! Yahut kendisine bir hazine verilseydi veya
iriiniinden yiyecegi bir bahgesi olsaydi ya!’” Zalimler, (inananlara): ‘Siz ancak biiylilenmis bir adama
uyuyorsunuz’ dediler. (Ey Muhammed!) Senin hakkinda bak nasil da temsiller getirdiler de (haktan) saptilar.
Artik onlar dogru yolu bulamazlar. Dilerse sana bundan daha giizelini, i¢inden irmaklar akan cennetleri
verebilecek olan, sana saraylar kurabilecek olan Allah’in sani yiicedir” (Furkan 7-10)

Insan Davranislarinda Ornekligi

Giizel ahlakin 6rnegi olan Hz. Peygamber,(s.a.s.) diger insanlarla iligkilerinde nazik, sefkatli ve merhametliydi.
Her zaman giler yiizlii ve miitevaziydi. Ashabiyla karsilastiginda 6nce o selam verir ve karsisindakiyle
tokalasirdi. Karsisindaki elini birakincaya kadar da elini birakmazdi. Birisi onunla konustugunda ona dogru
doner ve muhatabinin s6zii bitinceye kadar yiiziinii ¢evirmezdi. Hasta olan arkadaglarini ziyaret eder, komsuluk
iligkilerine énem verirdi. Izin verilmedikge birinin evine girmez, izin verilmezse geri dénerdi. Gittigi evlerde
baskdseye oturmaktan kaginirdi. Misafirlerine ise bizzat kendisi hizmet ederdi. Komsu hakkina dikkat ederdi. Tyi
bir miimin olabilmek i¢in komsularina iyi davranmak, komsusunun giivenini kazanmak, pisirdiginden
komsusuna ikram etmek, kendisi i¢in istedigini komsusu icin de istemek gerektigini sdylerdi. Hasta ziyaretlerine
biiyiik 6nem verirdi. Hastalar1 ziyaret etmenin miislimanlarin énemli gorevlerinden biri oldugunu soylerdi.
Miisliimanlardan biri hastalandiginda onu mutlaka ziyaret eder, halini hatirint sorar, onun i¢in duada bulunurdu.
Hastay1 teselli eder, karamsar sozler sdylenmesinden hoslanmazdi. Bir hastanin durumu agirlasmigsa sahabiler
Hz. Peygamber’e (s.a.s.) haber verirlerdi. O da hastanin yanina gelerek ruhunu teslim edinceye kadar ona
dualarda bulunur ve basinda beklerdi. Restilullah,(s.a.s.) tanidig1 baska dine mensup olan hastalar1 da ziyaret
ederdi. Ashaptan biri 6ldiigiinde cenaze evine gider, oliiniin bagislanmasi i¢in dua eder, cenaze namazini kilar ve
eger hemen defnedilecekse bekler, yoksa geri donerdi. Miisliiman olmasa da 6niinden bir cenaze gegerken ayaga
kalkar, yakinlarina acilarini paylastigini gosterirdi.

Yiice Rabbimiz buyuruyor ki: “Andolsun, Allah’mn resiliinde sizin igin; Allah’a ve ahiret giiniine kavusmay1
uman, Allah’1 ¢ok zikreden kimseler i¢in giizel bir 6rnek vardir” (Ahzab 33 / 21).

Sevgili Peygamberimiz (s.a.s.) buyuruyor ki: “Komsusunun a¢ oldugunu bildigi halde tok karnina yatan, bana
iman etmis olamaz” (Heysemi, Mecmau’zzevaid, Dari’1-fikr, Beyrut 1994, VIII, 306).

Ibadetlerin Yapilmasinda Ornekligi

Hz. Peygamber,(s.a.s.) her an ve her vesileyle Allah’1 zikrederdi; otururken, kalkarken, yemek yerken, abdest
alirken, elbisesini giyinirken... Hz. Peygamber’in(s.a.s.) Allah’a olan sevgisi her seyden {iistiindii. Tek dostu
olarak Allah’t kabul eder, Allah sevgisinden dolay: sabahlara kadar namaz kilardi. O kadar ki bazen kiyamda
durmaktan ayaklar1 siserdi. Allah’in elgisi(s.a.s.) namazi Rabbiyle bulusma, ona yiikselme ve konugma firsati
olarak goriir; goziiniin nuru olarak nitelendirirdi. Cogu defa namazda gozlerinden yaslar dokiiliirdii. Bir
yolculuga ve sefere ¢ikinca da yolda bineginin {izerinde nafile namaz kilar, Allah’1 zikrederdi. Kur’an-1 Kerim’i
yiksek sesle okurdu. Miijde ve rahmet ayetleri gelince Allah’tan ona da nasip etmesini ister, azap ayetleri
gelince Allah’a sigimir, ondan korunmak igin Allah’a yalvarirdi. Ramazan ayinda ibadetlerini arttirirdi.
Ramazanin son on giiniinde itikafa girer, biitiin vaktini Allah’a ibadetle ve zikirle gecirirdi. Ramazan ay1 diginda
da orug tutar, saban aymin tamamina yakinini oruglu gecirirdi. Her ayin ii¢ giiniinde, muharrem aymin ilk on
giiniinde ve sevval ayinin iki ve yedinci giinleri arasinda alt1 giin oruglu olurdu. Bunlarin diginda bazen art arda
oru¢ tutmaya baslar, ashab1 orucu hi¢ birakmayacagini zannederlerdi. Bazen de uzun miiddet oru¢ tutmaz, bu
defa da bir daha oru¢ tutmayacagini disiiniirlerdi. Bazen hig iftar etmeden giinlerce orug tutardi. Ashabi da onun
gibi araliksiz oru¢ tutmaya calistiginda ise onlar1 uyarir, Allah’in kendisini doyurdugunu sdylerdi.Biitiin
peygamberler gibi Hz. Muhammedsav’inde tek istegi gorevini tamamladiktan sonra Allah’a kavugmakti.



Restlullah (s.a.s.) da vefatina yakin sik sik bu arzusunu belirtmis, gercek dosta kavusmanin huzur ve siikiinu
icinde vefat etmistir.

Yiice Rabbimiz buyuruyor ki: “De ki: ‘Siiphesiz bana, dini Allah’a has kilarak O’na ibadet etmem emredildi.
Bana, miisliimanlarin ilki olmam da emredildi.” De ki: ‘Eger ben Rabbime isyan edersem, siiphesiz biiyiik bir
giiniin azabindan korkarim.” De ki: ‘Ben dinimi Allah’a has kilarak sadece O’na ibadet ediyorum’ ”’(Ziimer 11-
14).

Hz. Peygamber(sas)’in Ahlaki

Hz. Peygamber(sas)’in essiz ahlakini “Emrolundugun gibi dosdogru ol!” (Had 12) emrine uygun davranma
endisesi sekillendirmekteydi. O, dua ve ibadetlerinde, yeme igmesinde, giyim kusaminda, dostlari ve hasimlari
ile iligkilerinde, ticari faaliyetlerinde, zenginlik ve fakirlik donemlerinde, savas ve barig zamanlarinda, hayatinin
her alaninda ve biitiin safhalarinda hep bu endiseyi tasimaktaydi. O kadar ki “Beni, Hid stresi ihtiyarlatt1”
buyurmustu. Onun ahlaki Kur’an’dan ibaretti. O, giizel ahlaki tamamlamak iizere génderilmis bir el¢iydi.

Giivenilirdi. Dostlar1 kadar diigsmanlart da onun séziine giivenir, emanete ihanet etmeyecegini bilirdi. Verdigi bir
sozden déndiigiinii hi¢ kimse gérmemisti. Comertti. Insanlara yardim etmek icin elinden geleni yapar, kendisine
gelen bir kisiyi istedigi seyi ya da ondan daha iyisini ona vermedikce gondermezdi. Israftan hoslanmazd.
Malini, sagligini, zamanini; elindeki her seyi Allah’in emaneti olarak goriir, en iyi sekilde degerlendirirdi.
Misafirperverdi. Miisliiman olsun ya da olmasin biitiin misafirlerini en giizel sekilde agirlar, onlara ikramda
bulunurdu.

Adildi. Higbir ayirm yapmadan hakliya hakkini verir, yakmmin aleyhine de olsa adaletle hiikmederdi.
Miisamahakardi. Hoglanmadig1 bir s6z, bir davranis karsisinda ses ¢ikarmaz, memnun olmadigi ancak yiiziinden
belli olurdu. Bagislayiciydi. Kendisine kaba ve saygisizca davrananlari bile giiler yiizle ve tath dille karsilar,
dertlerini dinler, ihtiyaglarin1 temin ederdi. Edepliydi. Haydnin imandan oldugunu soylerdi. Sadelikten
hoslanirdi. Giyim kusaminda, giinliik yasam aligkanliklarinda, insanlarla iliskilerinde abartidan kaginirdi. Bir
topluluk i¢indeyken, onu tanimayanlar, herhangi bir o6zelliginden hareketle onu diger insanlardan ayirt
edemezlerdi.

Hediyelesmeyi severdi. Arkadaslarina hediyeler verir, kendisine verilen hediyeleri de kabul ederdi.Cesurdu.
Diismanlarinin her tiirlii baski ve iskencesine metanetle gogiis gerer, savaglarda saldirilarin yogunlastig: anlarda
cesaretiyle ashabina 6rnek olurdu. Merhametliydi. Canli cansiz biitiin varliklar onun merhametinden pay alirdi.
Kimseye karst kotii bir davranista bulunmaz, kirict bir séz sdylemezdi. Azimli ve kararliydi. Herhangi bir
konuda karar vermeden Once diisiiniir, ¢evresindekilere danisir; karar verdigindeyse her tiirlii giigliige sonuna
dek gogiis gererdi.

Sabirliydi. Dogumundan itibaren sevdiklerini bir bir kaybetmisti. Peygamberlik vazifesini yerine getirirken
aclikla, fakirlikle, yurdundan ¢ikartilmakla, savasla ve daha birgok zorlukla imtihan olundu. Ancak sabir ve
siikiirden bir an dahi vazge¢medi. Miitevekkildi. Rabbine giivenir, giigsiizliigii karsisinda ona el agardi. Elde
ettigi giizelliklerden dolay1 da yine Allah’a siikrederdi. Elinden geleni yaptiktan sonra, Allah’a giivenip ona
teslim olurdu. O, Rabbi tarafindan en giizel sekilde terbiye edilmisti ve immetine diinden bugiine her zaman en
giizel 6rnek oldu.

Es Olarak Hz. Muhammed(s.a.s.)

Hz. Peygamber(s.a.s.) sevecen, ilgili, hassas, adil, merhametli, diisiinceli, sakin, sefkatli, sabirli, fedakar,
anlayish, nazik, duyarli, saygili, sorumluluk sahibi, paylasmay1 seven, vefakar, digerkam, giiler yiizlii bir esti. *
Ev islerinde eslerine yardimei olurdu. Evi siipiiriir, koyunlar1 sagar, develeri yemler, elbiseleri ve ayakkabilari
tamir eder, ¢ocuklariyla ilgilenirdi. ¢ Eglerine karsi hosgoriilii davranir, onlarin kalplerini kirmazdi. Onlara
yliksek sesle bagirdig1 ya da vurdugu hi¢ goriilmemisti. * Egleriyle sakalasir, onlarin sakalarini da sevecenlikle
karsilardi. « Eslerine kars1 ekonomik gdrevlerini yerine getirirdi. Evlenirken hanimlarina vermesi gereken mehri
ihmal etmemis, hepsine o zamanin Orfiine gére mehrini vermis, evlilikleri siiresince gegimlerini temin etmistir. *
Eslerinin ekonomik faaliyetlerde bulunmalarina engel olmazdi. Kazanglari ile ilgili aldiklar kararlar1 da saygiyla
karsilardi. Ornegin Hz. Zeynep, deri islemeciligi yapmakta, gelirini de sadaka olarak dagitmaktaydi. * Eslerinin
her biri i¢in miistakil bir oda yaptirmisti. Her oda, ihtiyaglarini1 karsilayacak temel unsurlari ihtiva etmekteydi. ¢
Esleriyle birlikte vakit gecirmeye 6zen gosterirdi. Sirayla her gece bir esinin yaninda kalir, ayrica her sabah
mescitten ¢iktiktan sonra ve her ikindi vakti namaz kildiktan sonra eslerinin her birine teker teker ugrardi.
Ailenin bir araya gelmesini saglamak amaciyla da her aksam, Restlullah(s.a.s.) o gece kimin yaninda kalacak ise



biitiin hanimlar1 topluca oraya gelirler, sohbet ederlerdi. » Onemli kararlar alirken eslerinden fikir alir, onlarin
tavsiyelerini dinlerdi. « Sozleriyle ve fiilleriyle eslerine karsi sevgisini dile getirirdi. Eslerinin faziletlerinden
bahseder, dizine bastirarak binege bindirir, kendisine yapilan yemek davetine hanimlariyla katilir, aglayan esinin
g6z yaslarini elleriyle silerek teselli ederdi. * Ugziintiilerini ve sevinglerini esleriyle paylasirdi. * Eslerinin
akrabalariyla ve yakinlariyla da ilgilenir, onlara hatir sormay1 ve iltifat1 ihmal etmezdi.

Sevgili Peygamberimiz(s.a.s.) buyuruyor ki: “En hayirliniz, ailesi i¢in en hayirli olandir. Bense aranizda ailesine
kars1 en hayirli olanimizim”(IbnMace, “Nikah”, 50).

Ummiihatiil-Miiminin (Hz Peygamer sav’in Esleri)
Hatice bint Huveylid

Kureys’in esrafindan Huveylid ile FAtima’min kizidir. Ustiin iffeti ile tanimr ve bu sebeple “tertemiz”
anlamindaki “Tahire” lakabiyla amilirdi. Hz. Peygamber’den(s.a.s.) dnce iki defa evlendi ve iki ¢ocugu oldu.
Ikinci kocasimin Sliimiinden sonra da Kureys’in ileri gelenlerinden evlenme teklifleri aldi. Fakat Hz. Hatice
bunlarin higbirini kabul etmedi. Hz. Muhammed’e(s.a.s.) ise kendisi evlenme teklif etti. Hz. Muhammed’e(s.a.s.)
peygamberlik geldiginde ona inanan ilk kisi Hz. Hatice’ydi. Mekke’deki zulim ve iskence doneminde hep
Restlullah’in(s.a.s.) yaninda yer ald1. Servetini miisliimanlar i¢in harcadi.

Evlilikleri yirmi bes yil kadar siirdii. Hicretten yaklasik iic yil dnce, Hz. Peygamber’in(s.a.s.) amcast Ebu
Talib’in 6limiinden {i¢ giin sonra vefat etti. ResGilullah(s.a.s.) onun 6liimii ile derin bir {iziintii duydu. O kadar ki
amcasinin ve esinin 6ldiigi bu yil “hiiziin yili” diye adlandirildi. Restlullah, (s.a.s.) Hz. Hatice’nin vefatindan
sonra bagka hanimlarla da evlendi. Fakat Hz. Hatice, Restlullah’in(s.a.s.) en sevdigi esiydi. Sonraki yillarda da
onun fedakarhigimi ve dostlugunu her firsatta aniyor, siirekli onun i¢in dua ediyor, akrabalarinin hatirlarin
sormayi ihmal etmiyordu. Restlullah’in(s.a.s.) eslerinden Hz. Aise, en ¢ok Hz. Hatice’yi kiskandigimi bizzat
itiraf etmis ve Resilullah’a(s.a.s.) ni¢in hala o6lip giden esini andigini sormustur. Bunun iizerine Hz.
Peygamber(s.a.s.) davasina kimsenin inanmadigt bir déonemde onun inandigini, herkes onu yalanlarken onun
kendisini tasdik ettigini, Islam davasim maliyla da destekledigini, onun bu immetin en hayirli kadini oldugunu
sOylemistir.

Sevdebint Zem‘a

Sevde ve esi Sekran b. Amr ilk mislimanlardandi. Mekkeli miigriklerin baskilarindan kurtulmak ig¢in
Habesistan’a hicret ettiler. Bir miiddet sonra Mekke’ye geri dondiiler. Sekran doniiste Mekke’de vefat etti. Havle
bintHakim’in tavsiyesiyle Hz. Peygamber, (s.a.s.) Sevde ile Mekke’de evlendi. Hz. Peygamber’in(s.a.s.) Hz.
Sevde’den ¢ocugu olmadi ancak Sevde onun c¢ocuklarina 6z evlatlari gibi bakti. Comertligi ve fakirlere
yardimlartyla taninan Sevde, Hz. Omer’in halifeliginin son yillarinda Medine’de vefat etti.

Aise bint Ebu Bekir

Hz. Peygamber’in(s.a.s.) yakin dostu Hz. Ebu Bekir’in kizidir. Niibiivvetin dordiincii senesinde Mekke’de
dogdu. Hz. Peygamber’le (s.a.s.) hicretten dnce Mekke’de nikahlandi. Hicretten sonra da Medine’de diigiinleri
oldu. Hz. Aise, zekasi, anlaysi, giiclii hafizasi, Kur’an-1 Kerim’i en iyi sekilde anlamaya galismasi, giizel
konugmas1 gibi Ozellikleriyle Hz. Peygamber’in(s.a.s.) yainda 6zel bir yere sahipti. Hz. Peygamber,(s.a.s.)
onunla sohbet etmekten, davetlere onunla birlikte katilmaktan ve onun sorularini cevaplamaktan hosnutluk
duyard1. Hz. Peygamber,(s.a.s.) hastalandiginda diger hanimlarindan izin alarak Hz. Aise’nin odasma gecti. Hz.
Aise’nin odasinda vefat etti ve buraya defnedildi. Hz. Peygamber’in(s.a.s.) vefatindan sonra Kur’an’1 ve siinneti
en iyi bilen sahabilerin basinda yer alan Hz. Aise, islim hukuku ve hadis ilmine katkilariyla biiyiik Islam
alimlerinden kabul edilmektedir. Evini kadin erkek, biiyiik kiigiik herkese acarak yillarca Medine’de egitim ve
Ogretim faaliyetlerini yiiriittii. Hicri 57 veya 58 senesinde Medine’de vefat etti.

Hafsa bint Omer

605 yilinda Mekke’de dogmustur. Hz. Omer’in kizidir. Tlk esi Hiineys b. Huzafe’nin dliimiinden sonra Hz.
Peygamber’le(s.a.s.) evlendi. Hz. Peygamber’in(s.a.s.) diger esleri arasinda en ¢ok Hz. Aise ile anlasti. ikisi
Restilullah’i(s.a.s.) diger eslerinden kiskamrlardi. Bu yiizden Hz. Omer, kizi Hz. Hafsa’yt Hz.
Peygamber’i(s.a.s.) lizmemesi ve onun diger esleriyle iyi gecinmesi konusunda siirekli uyarirdi. Hafsa ¢ok orug
tutan ve ¢cok namaz kilan bir hanimdi. Okuma yazma bilirdi ve héfiz sahabilerdendi. Hicri 41 veya 45 yilinda
Medine’de vefat etti. Cennetii’l-Baki Mezarligi’na defnedildi.



Zeynep bintHiizeyme

Hiizeyme b. Haris’in kizzdir. Hem Cahiliyedéneminde, hem de Isldim’1 kabul ettikten sonra fakirlere yaptigi
yardimlarla tanimiyordu. Oyle ki {immii’l-mesakin (fakirlerin annesi) diye adlandirilmisti. Hz. Peygamber’le
(s.a.s.) evlendikten ¢ok kisa bir siire sonra Medine’de vefat etti. Zeynep bintHiizeyme, Hz. Peygamber’in(s.a.s.)
kendisinden dnce vefat eden son esidir.

Ummii Seleme Hindbint Ebu Umeyye

Ummii Seleme ve esi Ebu Seleme ilk miislimanlardandi. Birlikte Habesistan’a hicret ettiler, daha sonra
Mekke’ye dondiiler. Ebu Seleme Ikinci Akabe Biati’ndan énce Hz. Peygamber’den(s.a.s.) Medine’ye hicret etme
izni aldi. Hazirliklara basladilar. Ancak yola cikarlarken UmmiiSeleme’nin akrabalari onu birakmadilar.
Cocuguyla birlikte bir sene Mekke’de kaldi. Bir yil sonra feryatlarina dayanamayan akrabalari onun Medine’ye
hicret etmesine izin verdiler. Bdylece Ummii Seleme Medine’ye hicret eden ilk kadin sahabi oldu. Ebu Seleme,
Bedir ve Uhud savaslarinda bulundu. Uhud Savasi’ndan bir miiddet sonra vefat etti. Ummii Seleme cesareti ve
annesi olma serefine erdi. Ummii Seleme kiiltiirlii, otoriter ve sozii dinlenen bir kadindi. Sairdi ve okuma
yazmay1 biliyordu. Hz. Peygamber’in(s.a.s.) esleri arasinda Hz. Aise’den sonra en fazla ilim sahibi olaniyd: ve
kendisine danisilan biriydi. Ummii Seleme Hz. Peygamber(s.a.s.) ile bircok sefere katildi. Veda haccinda da Hz.
Peygamber’in(s.a.s.) yanindaydi. Hz. Peygamber(s.a.s.) dldiikten sonra kendini ibadete verdi. Siyasi olaylara
karismamakla birlikte halifelere nasihat etmekten ¢ekinmedi. Hicri 61 yilinda Medine’de vefat etti.

Ciiveyriye bint Haris

Asil adi Berre’dir. Hz. Peygamber(s.a.s.) “hayirli kadin” anlamima gelen bu ismi, insanin kendisini temize
¢ikarmasi olarak degerlendirerek hos karsilamamis ve degistirmistir. Ona “kiigiik kiz” anlamina gelen Ciiveyriye
ismini vermistir. Beni Mustalik kabilesinin reisi Haris b. Ebu Dirar’in kizidir. Benl MustalikGazvesi’nden sonra
esir alind1 ve Hz. Peygamber’le(s.a.s.) evlendi. Bu evlilikle birlikte sahébiler kendi ellerinde bulunan esirlerin
artik Hz. Peygamber’in(s.a.s.) akrabast oldugunu farkettiler. Onun akrabalarinin esir olmasina razi olamadiklari
icin de ellerindeki esirlerin hepsini azat ettiler. Bdylece biitlin kabile 6zgiirliigline kavustu. Bu olay, kisa siire
once miisliimanlara saldirmaya hazirlanan Beni Mustalik kabilesinin miisliiman olmasina vesile oldu. Hz. Aise
bu olayi, “Kavmi i¢in Ciiveyriye’den daha hayirli ve bereketli bir kadin gérmedim” sozleriyle anlatmaktadir.
Ibadete ¢ok diiskiin bir kadin olan Hz. Ciiveyriye, hicri 50 veya 56 senesinde Medine’de vefat etti.

Zeyneb bint Cahs

Hz. Peygamber’in(s.a.s.) halast Umeyme’nin kizidir. Hz. Peygamber, (s.a.s.) halasmin kiz1 Zeynep’i, Zeyd b.
Harise ile evlendirmisti. Ne var ki Zeyd ile Zeynep anlasamadilar. Geg¢imsizlik gittik¢e biiyliidii. Zeyd,
Zeynep’ten bosanmayi diislindii. Bunu Hz. Peygamber’e(s.a.s.) acti. Hz. Peygamber,(s.a.s.) oglu gibi sevdigi
Zeyd’in evliliginin yiiriimemesinden biiyiik tiziintii duyuyordu. Zeyd’e “Allah’tan kork, karin1 bosama!” diye
nasihatte bulundu. Zeyd, Restlullah’a(s.a.s.) aynm istekle birkag defa daha geldi. Allah’in Restilii(s.a.s.) her
seferinde ayni tavsiyede bulundu. Fakat sonunda Zeyd’le Zeynep bosandilar. Aradan birkag¢ ay gecti. Zeynep’in
iddeti dolmugtu. Bu sirada su ayetnazil oldu: “Allah’in agiga ¢ikaracagi seyi kalbinde gizliyordun. Ve halktan
korkuyordun. Halbuki korkulmaya en ziyade layik olan Allah’tir. Zeyd, o kadindan aldkasini kesince biz onu
sana zevce yaptik ki miiminlere, evlatliklarinin kendilerinden alakalarini kestikleri zevcelerini almakta bir zorluk
olmasm. Allah’mn emri yerine gelecektir” (Ahzab 33 / 37). Restlullah, (s.a.s.) “Kim gidip Zeynep’e miijde
verecek ve Allah’in onu semada benimle evlendirdigini haber verecek?” diyerek bu ayetin Hz. Zeynep’e
bildirilmesini istedi. Bdylece Zeynep bintCahs da miiminlerin anneleri arasina katilmis oldu. Zeynep ¢ok namaz
kilan, ¢cok orug tutan bir kadindi. Deri tabaklayip deriden esyalar yapardi. Bunlar1 satarak kazandig1 parayla da
sadaka verirdi. Hz. Peygamber’den(s.a.s.) sonra eglerinden ilk olarak Zeynep bintCahs vefat etti.

Reyhane bint Sem‘in
Kurayzaogullar1 kabilesindendir. Bu kabile ile yapilan savastan sonra esir edildi ve Hz. Peygamber’in(s.a.s.)
cariyesi oldu. Bir miiddet tereddiit gecirdikten sonra Islam’1 kabul etti. Ancak Hz. Peygamber’in(s.a.s.) teklifine

ragmen hiir olmay1 istemedi. Veda haccindan kisa bir siire sonra hicri 10 yilinda vefat etti.

Ummii Habibe



Asil ad1 Remle’dir. Mekkeli liderlerden Ebu Siifyan’in kizidir. UmmiiHabibe Mekke’de az sayida mensubu
bulunan Hanif dinine mensuptu. ilk evliligini Ubeydullah b. Cahs ile yapt1. Esiyle birlikte ilk miisliimanlarin ve
Habesistan muhacirlerinin arasinda yer aldi. Habesistan’a hicret ettikten bir siire sonra Ubeydullah b. Cahs,
hiristiyan oldu. UmmiiHabibe yalniz kalmay1 goze alarak esinden ayrildi. Yabanci bir iilkede tek basina kaldi,
biiylik zorluklara gogiis gerdi. Bu zorluklarin ardindan Hz. Peygamber’in (s.a.s.) evlenme teklifi ile karsilasti.
Ummii Habibe bu haberi alinca o kadar sevindi ki biitiin takilarin1 haberi getiren cariyeye verdi. Hz.
Peygamber’in (s.a.s.) necasiye gonderdigi mektuptaki talebi lizerine Habesistan’da nikahlart kiyildi. Nikahtan
sonra necsi biitiin miisliimanlara diigiin yemegi ikram etti. Daha sonra UmmiiHabibe’yi ve biitiin muhacirleri
Medine’ye gonderdi. UmmiiHabibe, Hz. Peygamber’den birgok hadis rivayet etti. Hicri 44 yilinda Medine’de
vefat etti.

Mariye bint Sem’{n

Babas1t Misir’in Kibti denilen yerli halkindan, annesi ise hiristiyan bir Rum’dur. Hz. Peygamber’in, (s.a.s.)
komsu iilkelere gonderdigi islam’a davet mektuplarmin ardindan Misir mukavkisi tarafindan Restilullah’a(s.a.s.)
diger hediyelerle birlikte cariye olarak génderilmisti. Mariye, Misir’dan Medine’ye gelirken yolda Islam’1 tanidi
ve miisliiman oldu. Hicri 8. yilda ¢ocugu ibrahim dogunca iimmiilveled statiisiine gecerek hiirriyetine kavustu.
Hicri 16 yilinda Medine’de vefat etti.

Safiyye bint Huyey

Soylu bir yahudi aileye mensuptu. Babast Nadirogullari kabilesinin lideri, annesi de Kurayzaogullari liderinin
kiziyd1. Onceden ailesi ve kavmi ile birlikte Medine’de yastyordu. Nadirogullar1 antlasmay1 bozmalar1 sebebiyle
Medine’den ¢ikarilinca o da ailesiyle birlikte Hayber’e yerlesti. Safiyye ilk evliligini Sellam b. Miskem ile yapti.
Sellam onu bosadiktan sonra Hayber’in iinlii komutanlarindan olan Kinane b. Ubey ile evlendi. Safiyye’nin esi
Hayber Savasi sirasinda miislimanlar tarafindan o6ldiiriildi. Safiyye de esir diistii. Miisliiman olarak Hz.
Peygamber’le(s.a.s.) evlendi. Safiyye Hz. Peygamber sav’in diger esleri ile iyi ge¢inmeye calistyordu. Ancak
Hz. Peygamber’in(s.a.s.) diger esleri onun 6nceden bir yahudi olmasi ve kendilerinin Hz. Peygamber’e(s.a.s.)
yakinliklarin1 6ne siirerek ona karsi kiric1 sozler sarfediyorlardi. Safiyye bir giin yine boyle bir durumla
karsilagmisti. Aglayarak Hz. Peygambersav’in yanina geldi ve sdylenenleri aktardi. Hz. Peygambe r(sas) onu,
“Sen de,’'Babam Harun, amcam Misa, kocam da Muhammed olduguna goére benden nasil {istiin oluyorsunuz?’
deseydin ya” diyerek onu teselli etti. Safiyye hicri 50 veya 52 yilinda Medine’de vefat etti.

Meymine bint Haris

Amir b. Sa‘saa kabilesinden Haris’in kizidir. Hz. Peygamber’in(s.a.s.) 6nceki eslerinden Zeynep bint Huzeyme’
nin anne bir kardesidir. Hz. Meymiine’nin hepsi de ¢esitli kabilelerin ileri gelenleriyle evlenmis sekiz kiz kardesi
vardi. Annesi Hind kadar asil damatlara sahip hi¢bir Arap kadininin olmadigi soylenirdi. Restlullah (s.a.s.) ile
evlendiginde otuz alt1 yagindayd: ve daha 6nce iki kere evlenmisti. Hz. Peygamber’den(s.a.s.) ¢ok sayida hadis
rivayet etti. Hicri 51 yilinda vefat etti.

Baba Olarak Hz. Muhammed(s.a.s.)

Hz. Peygamber(s.a.s.) sevecen, ilgili, hassas, sefkatli, sabirli, fedakar, merhametli, ¢ocuklariyla ¢cocuklasabilen,
biri hari¢ biitiin evlatlarinin acisint gérmiis yiiregi yanik bir babaydi. ¢ Cocuklarini ¢ok severdi. Sevgisini
sozleriyle ve davramslariyla gosterirdi. Ornegin kizi Hz. Fatima igin bir keresinde soyle demisti: “Fatima benim
bir pargamdir. Onu inciten sey beni de incitir.” ¢ Cocuklarima kars1 saygili ve 6zenli davranirdi. Ziyaretine
geldiklerinde onlar1 karsilar, 6per, yanina oturturdu. Zaman zaman kendisi de onlar1 ziyaret ederdi. * Cocuklarina
giizel isimler koyardi. Isimlerini koyarken ¢ocuklarinin kulagna ezan okurdu. » Cocuklarmin egitimine 6nem
verirdi. Cocuklar konusmaya bagladiginda baz1 ayetleri tekrarlatarak okuturdu. ¢ Cocuklarin hatalarina kars
hosgoriilii davranirdi. Hatalarini diizeltmek igin azar, tenkit, tahkir, surat eksitme gibi yollara bagvurmazdi. Hz.
Enes on yil boyunca Hz. Peygambersav’ehizmet ettigini, kendisini bir kere olsun, “Ni¢in bdyle yaptin, soyle
yapsaydin ya!” seklinde elestirmedigini anlatir. « Cocuklarmin terbiyesinde kesinlikle yalana yer vermezdi.
Aglayan cocuguna yapilmayacak veya verilmeyecek seyler vaat eden ya da onu yapmayacaklar: seylerle
korkutan anne babalart uyarir, biitiin bunlarin haram oldugunu ifade ederdi. * Cocuklarinin sosyallesmesine
zemin hazirlar; bayram, diigilin, ziyafet, cami cemaati gibi ortamlarda aile dis1 ¢esitli insanlarla kargilagmalarini
saglardi. « Cocuklariyla sakalasir, oyun oynardi. * Cocuklarinin dertleriyle ilgilenirdi. Cocuklarinin iiziilmelerine
dayanamaz, onlar1 kiranlarin kendini de tizeceklerini sdylerdi. « Cocuklarini daima iyilige tesvik ederdi. Gece



namaza kalktiginda onlari da uyandirir, daima iyilik yapmalari, ahiret yurdu i¢in hazirlanmalar1 gerektigini
sOyler, “Yarm kiyamet gliniinde ben sizler i¢in bir sey yapamam” derdi. « Erkek ve kiz ¢ocuklari arasinda ayirim
yapmazdi. ¢ Cocuklarinin ge¢imi konusunda sorumluluklarini yerine getirir, “Allah’tm! Muhammed ailesine
gecinecek kadar rizik ihsan buyur” diye dua ederdi. Ayrica ailesini her tiirlii asirilik, liks, israf ve cimrilik,
diinya malina diiskiinliikten sakindirirdi.

Hz. Muhammed’in(s.a.s.) Cocuklari
Kasim

Hz. Peygamber sav’in ilk ¢ocugudur. ilk vahyin gelisinden yaklasik on bir yil énce dogmustur. Ne kadar
yasadigi kesin olarak bilinmemektedir. Yedi giin ya da yedi ay yasadigi, siit emme ¢agini tamamlamasina az bir
siire kala ya da tamamladiktan sonra vefat ettigi seklinde farkli rivayetler vardir. Peygamberimizin(s.a.s.)
kiinyesi bu ilk ogluna nispetle “Ebu’l-Kasim” yani “Kasim’in babas1” idi.

Zeynep

Peygamberimizsav’inen biiyiik kizidir. Kasim’dan bir yil kadar sonra dogdu. Teyzesinin oglu Ebu’l-As ile
evlendi. Bedir Gazvesi’'nden sonra Medine’ye hicret etti. Zeynep’in Ali adinda bir erkek ve Umame adinda bir
kiz ¢ocugu vardi. Hz. Zeynep hicri 8 senesinde vefat etti. Cenaze namazin1t Hz.Peygamber sav kildird1.

Rukiyye

Hz. Peygamber sav’inikinci kizidir.Zeynep’ten ii¢ yil sonra dogdu.Giizelligi meshurdur.Ebu Leheb’in oglu Utbe
ile nigsanlandi. Ancak niibiivvetten sonra nigan bozuldu. Bundan sonra Hz. Osman ile evlendi. Mekke’de
misliimanlara yapilan zuliimler arttiktan sonra esi ile birlikte Habesistan’a hicret etti. Rukiyye’nin Habesistan’da
bir oglu dogdu ancak alt1 aylik iken 6ldii.Rukiyye, Medine’ye geldiginde hastalandi ve Bedir Gazvesi esnasinda
vefat eti. Hz. Peygamber sav o sirada Bedir Gazvesi’nde bulundugu i¢in cenazesine katilamadi. Kizinin 6liim
haberini savastan dondiigiinde 6grendi.

Ummii Kiilsim

Peygamberimizin(s.a.s.) ii¢iincii kizidir. Ebu Leheb’in oglu Uteybe ile nisanlandi. Ancak niiblivvetten sonra
nisan bozuldu. Hz. Rukiyye’nin vefatindan bir y1l kadar sonra Hz. Osman ile evlendi. Hi¢ ¢ocugu olmadi. Hicrl
9 yilinda Tebiik Savasi’nin ardindan vefat etti.

Fatima

Peygamberimizin(s.a.s.) en kiiciik kizidir. Ik vahyin gelisinden bir y1l kadar énce dogdu. Hz. Peygamber,(s.a.s.)
hicretin ikinci yilinda onu yine kendi terbiyesi altinda yetisen Hz. Ali ile evlendirdi. Hz. Fatima’nin bu evlilikten
Hasan, Hiiseyin, Muhassin, Zeynep ve UmmiiKiilstim adlarinda ¢ocuklar1 oldu. Hz. FAtima, hicti 11 yilinda, Hz.
Peygamber’in(sav) vefatindan alt1 ay sonra Medine’de vefat etti. Oldiigiinde yirmi dokuz yasinda idi.

Abdullah

Hz. Peygamber’in Hz. Hatice’den olan son evladidir. Hz. Muhammed’in peygamber olusundan sonra dogdugu
icin Hz. Peygamber sav onu Tayyib ve Tahir isimleriyle de anardi. Abdullah, birkag aylik bir bebekken 6ldii.

ibrahim

Peygamberimizsav’in en kiigiik ¢cocuguydu. Hicri 8 yilinda dogdu. Annesi Mariye idi. Heniiz siit ¢agindayken
vefat etti. Cenazeyi siitannesi yikadi. Namazini da Restlullah(s.a.s.) kildirdi.

Dede Olarak Hz. Muhammed(s.a.s.)

Hz. Muhammed,(s.a.s.) sevecen, sakaci, hosgoriilii, agz1 duali, sefkatli, 6piip koklayan, candan, simsicak, seven
ve sevilen bir dedeydi. * Torunlariyla onlar daha dogmadan ilgilenmeye baglardi. Ornegin Hz. Fatima’mn ilk
dogumu yaklastiginda ona sik sik ugramis, halini hatirin1 sormus, “Cocuk dogunca bana haber vermeden ¢ocuga
hicbir sey yapmayin” diye tembihte bulunmustu. * Cocuklarina, torunlarina ve c¢evresindeki biitiin ¢cocuklara
dogduklar1 andan itibaren gereken 6zeni gosterirdi. Kulaklara ezan ve kamet okuyarak isim koyard. ilk yedi



giin i¢inde siinnet ettirilmesi, ilk saginin agirh@inca sadaka verilmesi, akika kurbani kesilmesi gibi hususlarla
bizzat ilgilenirdi. ¢« Torunlarini oksar, sever, dperdi. * Cocuklarin aglamasina aldirmazlik etmezdi. Namaz
kildirirken bir ¢ocuk aglamasi isitse annenin de namazda olacagimi diisliinerek en kisa sirelerle namazi
tamamlardi. « Cocuklara kotii davranan birilerini goriince onlar1 uyarirdi. Korumasiz ve giigsiiz olan ¢ocuklara
merhamet etmeleri gerektigini ashaba dgiitlerdi. * Torunlarinin isteklerini yerine getirmeye 6zen gosterir, onlarla
oyunlar oynardi. Hatta torunlar1 kucagindayken mescide gelir, namaz kilarken bile onlarla ilgilenirdi. Hz.
Muhammed’in(s.a.s.) Torunlar1 Peygamberimizin(s.a.s.) biiyiik kiz1 Zeynep ile damadi Ebu’l-As’in Ali adinda
bir ogullar1 ile Umame adinda bir kizlar1 vardi. Peygamberimizin(s.a.s.) ikinci kizi Rukiyye ve damadi Hz.
Osman’in Abdullah adinda bir ogullar1 oldu ancak heniiz kiigiik bir ¢ocukken vefat etti. Rukiyye’nin vefatindan
sonra Hz. Osman ile evlenen iiciincii kizi UmmiiGiilsim’iin hi¢ ¢ocugu olmadi. Peygamberimizin(s.a.s.) en
kiigiik kiz1 Fatima ile damadi Hz. Ali’nin ise Hasan, Hiiseyin ve Muhassin adlarinda ii¢ oglu; UmmiiKiilsim ve
Zeynep adlarinda iki kiz1 vardi.

Sakaya Sakayla Cevap. Hz. Peygamber,(s.a.s.) bir giin torunlar1 Hasan ve Hiiseyin’i omzuna almis yiiriiyordu.
Karsidan gelen Hz. Omer, onlari goriince Hasan ve Hiiseyin’e; “Bineginiz ne kadar da kiymetli!” dedi. Hz.
Peygamber(sav.) bu sakaya soyle karsilik verdi: “Onlar da iyi biniciler ama!” Namazda Bile Beraber Bir giin
Peygamberimiz(sav.) namaz kiliyordu. Torunu Uméme’yi de omzuna almigti. Riikiiya vardiginda onu yere
koyuyor, kalkarken tekrar omzuna aliyordu. Hem Oyun Hem Dua Peygamberimiz(s.a.s.) bir giin torunu Hasan’1
omzuna almis, onunla oynuyordu. Bir yandan da $6yle dua ediyordu: “Allah’im! Ben onu seviyorum. Sen de onu
ve onu seveni sev.” Secdeden Kalkamamis! Hz. Peygamber(s.a.s.) bir seferinde mescitte namaz kilarken
torunlarindan biri gelip sirtina bindi. Peygamberimiz(sav) secdeyi uzatti ve torunu sirtindan inine kadar basini
kaldirmada.

Komgu Olarak Hz. Muhammed(s.a.s.)

Hz. Muhammed (s.a.s.) iyilik sever, fedakar, duyarli, nazik, hatir gozeten, digerkdm, saygili, her zaman
paylasmaya hazir, iyi ve kotii giinlerde yalniz birakmayan, kapist daima acik bir komsuydu. Komsularin
birbirlerine karst haklari oldugunu sdyler ve kendisi de bu haklari hep gozetirdi. Komsgularindan biri
hastalandiginda geg¢mis olsun ziyaretine giderdi.Komsularindan biri Oldiigiinde cenazesine giderdi. Zor
durumlarda komsularini teselli eder, onlarin dertleriyle dertlenirdi. Komsusunun bir ihtiyaci oldugunda
sikintisin1 gidermeye c¢alisirdi. Borg isteyen komsusunu geri g¢evirmezdi. Yasadiklari sevindirici olaylarda
komsularini tebrik ederdi. Komsularini rahatsiz etmemeye dikkat ederdi. Komsusunun iznini almadan binasini
onunkinden yiiksek yapmamak gerektigini sdylerdi. Komsularinin canlarmin ¢ekebilecegi bir sey aldiginda
onlarla paylasir, evinde pisen yemekten komsularmma da ikram ederdi. Yakinlarina da boyle davranmalarini
tavsiye eder, paylasma imkani yoksa gosterip 6zendirmemelerini sdylerdi. Komsulariyla karsilagtiginda onlara
selam verir, giileryliz gosterirdi.

Yiice Rabbimiz buyuruyor ki: “Allah’a ibadet edin ve ona higbir seyi ortak kogsmayin. Ana babaya, akrabaya,
yetimlere, yoksullara, yakin komsuya, uzak komsuya, yaninizdaki arkadasa, yolcuya, elinizin altindakilere iyilik
edin. Siiphesiz Allah, kibirlenen ve &viinen kimseleri sevmez” (Nisd 36). Sevgili Peygamberimiz(s.a.s.)
buyuruyor ki: “Allah’a ve dhiret giiniine iman eden, komsusuna iyilik etsin” (Buhéri, “Edeb”, 31).

Hz. Aise annemiz bir giin Peygamberimiz sav’e “iki komsum var. Herhangi bir hediye vermek istedigimde
hangisine dncelik vereyim?” diye sordu, Peygamberimiz sav de: “Kapisi sana en yakin olan komsuna.” buyurdu

Akraba Olarak Hz. Muhammed(s.a.s.)

Hz. Muhammed(s.a.s.) vefakar, digerkam, comert, giileg, sila-i rahme 6zen gosteren, iyilik sever, fedakar,
duyarli, nazik, hatir gozeten, saygili, sevecen, iyi ve kotii glinlerde yalniz birakmayan, ilgili, candan, simsicak,
nezih, iyi huylu, sevilen ve sayilan bir akrabaydi. « Akrabalarini sik sik ziyaret ederdi. Onlara giileryiiz gosterir,
giizel sézler sdyleyerek goniillerini alirdi. » Akrabalarmin sikintilar1 ve dertleriyle yakindan ilgilenirdi. Thtiyagla
11 oldugunda onlara yardim ederdi. * Akrabalarmin kendisi igin yaptiklarmi unutmaz, vefali davranirdi. Ornegin
yaninda biiyiidiigli amcas1 Ebu Talib gecim sikintis1 ¢ekmeye basladiginda onun gecimini kolaylagtirmak igin
amcasinin oglu Ali’yi yanina alarak bakimini istlenmisti. * Akrabalarini daima iyiye, dogruya, giizele tesvik
ederdi. Nitekim peygamberlikle gorevlendirildikten sonra ilk olarak ailesini, akrabalarint ve yakin arkadaslarini
Islam’a davet etmisti. Aym sekilde ilk yasakladig: faiz amcas1 Abbas’in faizi, ilk ortadan kaldirdig1 kan davasi
da kuzeni Iyas b. Rabia’nin kan davasiydi. « Zekat, sadaka gibi ibadetlerde dncelikle akrabalarin gozetilmesini
tavsiye ederdi. « Akrabalarini gdzetmesine ragmen onlar1 higbir zaman diger miisliimanlardan stiin tutmazdi. ¢
Akrabalartyla iligkisini kesmez, karsi taraf kesse bile iliskinin siirdiiriilmesi gerektigini sdylerdi.



Yiice Rabbimiz buyuruyor ki: “Siiphesiz Allah, adaleti, iyilik yapmayi, yakinlara yardim etmeyi emreder;
hayasizligi, fenalik ve azginlig1 da yasaklar. O, diisiiniip tutasiniz diye size 6giit veriyor”(Nahl 16 / 90). Sevgili
Peygamberimiz(s.a.s.) buyuruyor ki: “Rizkinin genislemesini veya omriiniin uzatilmasini isteyen, akrabasiyla
iligkisini siirdiirsiin”(Buhari, “Edeb”, 12).

Arkadas Olarak Hz. Muhammed(s.a.s.)

Hz. Muhammed (sas) konuskan, sakaci, paylasimei, vefakar, digerkdm, comert, giile¢, yoldas, derttas, goniildas,
sicak kanli, seven ve sevilen bir dosttu. *Arkadaslarina karsi kibar ve giiler yiizliiydii. Onlar1 goriince mutlaka
selam verirdi. * Arkadaslarindan biri sikintiya diistiigiinde onunla ilgilenir, onu teselli eder,elinden gelen yardim
yapardi. *Arkadaslariyla sakalasir, onlara niikteli sézler soylerdi. Sakalarinda asiriya gitmez, kendisine yapilan
Ol¢iilii sakalar1 da hoggoriiyle karsilardi. Sakada yalan bulunmamasina ve sakanin baskasina zarar vermemesine
0zen gosterirdi. « Ashabindan birini uzun siire gérmezse onun ni¢in mescide gelmedigini arastirir, hastaysa
ziyaretine giderdi. « Ashabinin davetlerine katilir, onlar1 kirmamaya ¢aligirdi. * Elinde az bir yiyecek bile olsa
onmu arkadaslartyla paylasirdi. ¢ Arkadaslarinda gordiigi hatalar1 onlari kirmadan ve kusurlarini yiizlerine
vurmadan diizeltmeye calisirdi.e Arkadaslarini her zaman iyilige tesvik eder, giizel davranislartyla onlara 6rnek
olurdu. *Hi¢ yalan sdylemez, arkadaglari arasinda “emin/giivenilir” olarak taninirdi. eArkadaglariyla onlarin
konugmaktan hoslandiklar1 konularda sohbet ederdi. « Hediyelesmeyi severdi. Kendisine verilen hediyeyi kabul
eder, kendisi de arkadaslarina hediyeler verirdi. Bircok konuda arkadaglartyla goriis alisverisinde bulunur, makul
olan tekliflerde arkadaglarinin s6ziine uyardi. * Arkadaglarinin kendisine agir1 saygi géstermesine izin vermez,
yapilacak bir ig oldugunda kendisi de onlarla birlikte yapardi.

Bir Elin Nesi Var? Bir glin Peygamberimiz(s.a.s.) birkag arkadasiyla gezintiye ¢ikmisti. Yolda kesip yemek i¢in
bir koyun aldilar. Oturacaklar1 yere vardiklarinda iglerinden biri; “Ben bu koyunu kesip yiizeyim” dedi. Bir
digeri; “Sen kes, ben de pargalarina ayirirrm” dedi. Boylece hepsi bir isin ucundan tuttu. Sira atesi yakmaya
gelince Restlullah;(s.a.s.) “Ben de gidip ates yakmak igin etraftan ¢ali ¢irp1 toplayayim” dedi. Arkadaslarinin
g0onlii buna razi olmadi. Hepsi Allah’in elgisine(s.a.s.) hizmet etmek i¢in kosturup duruyordu. “Olur mu hi¢? Sen
zahmet etme, o isi de biz yapariz” dediler. Ama o kararliyd1. Israr ettilerse de yapacagi isten vazgegmedi. “Bu
dogru olmaz” dedi. “Benim de sizinle birlikte igin bir ucundan tutmam gerek!”

Hz. Peygamber(sas)’in arkadaslarina sahabi (cogulu Sahabe ve ashab) ad1 verilir
Egitimci Olarak Hz. Muhammed(s.a.s.)

*Hz. Muhammed sav zorlastirmayip kolaylastiran, zeki, sabirli, sakin, sefkatli, anlatim1 agik, anlayisi derin,
anlamasi seri, 6grettiklerini bilen, bildiklerini yasayan, giiler yiizlii, s6zii 6zIii, miijdeleyici, uyarici, vahyi teblig
eden, 6rnek olan, alemlere rahmet bir egitimciydi. *Aldig1 her yeni vahyi Miisliiman lara hemen bildirir, dinin
gereklerini harfiyen dgretirdi. « Islam’1n ilk yillarinda Mekkeli miisriklerin zuliim ve baskilar1 yiiziinden gizli bir
merkez edinme ihtiyact duymustu.llkmiislimanlardanErkam b. Ebu’l-Erkam’m evi Safi tepesinin
eteklerindeydi. Resilullah (sas) Mescid-i Haram’1 ziyarete gelenlerin kolayca ve dikkat ¢ekmeden ulasabilecegi
bu evde arkadaslari ile toplanir, egitim ve teblig faaliyetlerini burada yiiriitiirdii. * Medineli ilk miislimanlar
Akabe’de kendisine biat ettiginde onlarin egitimi i¢in Mus‘ab b. Umeyr’i Medine’ye gondermisti. * Hicretten
sonra Mescid-i Nebevi, hem namaz kilinan bir yer hem de egitim faaliyetlerinin merkezi oldu. Hz.
Peygamber(s.a.s.) namazi kildirdiktan sonra genellikle yiiziinii sahabilere doner, otururdu. Bazen kendisi bir
konu agar, bir soru sorar, ashabinin bilgi diizeylerini belirlerdi. Daha sonra onlara ¢ogu kere Kur’an ayetlerini
aciklardi. Bu arada soru soran olursa cevaplardi.

* Mescid-i Nebevi’de Suffe adi verilen bir boliim vardi. Kimsesiz, kalacak yeri olmayan, vaktinin ¢ogunu
Kur’an’1 ve Islaim’1 6grenmekle gegiren sahabiler burada yatip kalkiyorlardi. Hz. Peygamber (sas) onlarla bizzat
ilgileniyor, onlara Islam’1 6gretiyordu. Ashab-1 Suffe ad1 verilen bu kisilerin ihtiyaglar1 da cogu zaman sahabiler
tarafindan karsilaniyordu. Suffe bazen kalabalik oluyordu. Bazi kabileler islam’1i 6grenmek igin biiyiik bir
toplulukla Medine’ye geliyor, bir siire Mescid-i Nebevi’de kalip Isldm hakkinda bilgi edindikten sonra
doniiyorlardi. Ayrica Restilullah yeni miisliiman olan bdlgelere cesitli gorevliler gonderiyordu. Bu gorevliler
vergi toplama, halkin ihtiyaglartyla ilgilenme gibi islerin yani sira onlara Kur’an’1 ve islam’1 6gretme gérevini de
istleniyorlardi. *Ashab1 merak ettikleri konulart Hz. Peygamber(s.a.s)’e sorarlar, o da sabirla anlamadiklari
konular1 defalarca tekrarlardi. « Haftanin bir giiniinii sadece kadinlara ayirirdi. Bu giinde onlarin egitimi ile
ilgilenir, sorularina cevap verirdi. *Aksamlar1 kendi evinde eslerini bir araya toplayarak onlarla sohbet ederdi. Bu
sohbetler miiminlerin anneleri i¢in 6zel bir egitim imkan1 sagliyordu. Bu sohbetlerle ve Hz. Peygamber’in (s.a.s.)
yaninda gecen yillar boyunca gordiikleriyle biiyiik bir ilmi birikim edinen Peygamber esleri, Restlullah’in
(s.a.s.) vefatindan sonra birgok kisiyi yetistirmislerdi. Ozellikle Hz. Aise, fikih bilgisi ile meshur olmustu.



Mescid-i Nebevi’de okuma yazma ve Kur’an 6greten sahébiler de vardi. O dénemde Arap toplumunda ¢ok az
kisi okuma yazma biliyordu. Hz. Peygamber (s.a.s.) okuma yazma &gretimine biiylik onem veriyordu. e
Medine’de Mescid-i Nebevi disinda yeni mescitler insa edildiginde bunlar da egitim mekani olarak hizmet
gbrmeye bagladilar. Medine’de bazi evler de Kur’an ve okuma yazma 6gretimine tahsis edildi.

Hz. Peygamber sav genclere ok atma, ylizme, hesap, tip, astronomi, Kur’an-1 Kerim egitimleri vermenin anne
babanin gorevleri oldugunu soylerdi. Hudeybiye Antlasmasi’nin ardindan Hz. Peygamber, sav zamanin
liderlerine mektuplar géndererek onlar1 ve halklarini islam’a ¢agirdi. Bu mektuplar Bizans kayseri, Sasanikisrast,
Habes necasisi, Misir mukavkisi gibi hiikiimdarlara; Yemame, Bahreyn, Gassani, Busraemirlerine ve ¢ok sayida
kabile reisine ulastirildi. Boylece Restilullah’in(s.a.s.) egitim faaliyetleri Arap yarimadasi sinirlarini da asti. Hz.
Peygamber,(s.a.s.) Veda hacci sirasinda Arafat’ta Islam’in temel ilke ve kurallarmi agikladigi bir hutbe okudu.
Insanlarin sahip oldugu haklarin ve goérevlerin agiklandigi bu hutbe, adeta bir vasiyetti. Veda hutbesi diye
adlandirilan bu konusmasinda Peygamber efendimiz,(s.a.s.) Kur’an ve Siinnet’e siki sikiya sarilmanin
gerekliligini vurguladi. Geride biraktigi Kur’an ve Siinnet’inin yani sira bu hutbe de ¢aglar1 asan, evrensel bir
egitim mesaj1 oldu.

Hz. Peygamber (s.a.s.)’in Egitim ve Ogretiminde Ilkeler

* Hayatin her alaninda oldugu gibi egitim &gretim konusunda da kolaylastirmistir, gii¢lestirmemistir.
Miijdelemis, nefret ettirmemistir. « Egitim ve dgretimde 6fke ve siddete yer vermemis, insanlar1 incitmekten ve
o6grenme hususunda geri ¢ekilmelerine sebep olmaktan kaginmak gerektigini vurgulamigtir. « Kisisel farkliliklari
g6z oniinde bulundurmus, ayni konuyu farkli insanlara, farkli yontemlerle 6gretmis, herkesin giicii ve kapasitesi
Olciisiinde faydalanacagini, dolayisiyla ona goére diizenleme yapmanin gerekliligini ortaya koymustur. *Dikkat
¢ekici sorularla 6grenenlerde ilgi ve merak uyanmasini saglamis ve bundan sonra, 6gretmek istedigi konuyu
ogretmistir. *Konular1 6gretirken kolaydan zora, basitten karmasiga dogru bir yol izlemistir.

Yiice Rabbimiz buyuruyor ki: “De ki: ‘Hig bilenlerle bilmeyenler bir olur mu?’(Ziimer 39 / 9).
Hz. Peygamber (s.a.s.) Devri Kronolojisi

M. 571 Hz. Muhammed sav’in dogumu, Siitannesi Halime’ye verilmesi. m.574 Siitannesi tarafindan Mekke’ye
getirilerek annesi Amine’ye teslim edilmesi. m. 575 Annesi Amine’ninEbva’da vefat iizerine dadist Ummii
Eymen tarafindan Mekke’ye getirilip dedesi Abdiilmuttalib’e teslim edilmesi. m.577 Dedesi Abdiilmuttalib’in
vefatiyla amcasi Ebu Télib’e emanet edilmesi. m. 578 Amcast Ebu Talib ile yaptig1 Suriye seyahati. m. [?]
Hilfii’l-fudal Antlagsmasi’na katilmasi. m.594 Hz. Hatice’ye ait ticaret kervaninin basinda Busra sehrine gitmesi,
Hz. Hatice ile evlenmesi. m. 605 Kureys’in Kabe’yi tamiri sirasinda Haceriilesved’in yerine konulmasi
hususunda hakemlik yapmasi. m. 610 Hira magarasinda ilk vahyi almasi; Alaks{resinin ilk bes ayetinin niizuli.
m.613 Agik davetle emrolunmasi iizerine yakin akrabasim Islam’a davet etmesi. m. 614 Miisriklerin zayif
misliimanlara eziyet etmeye baslamasi. m. 615 Habesistan’a ilk hicret. m.616 Habesistan’a ikinci hicret, Hz.
Hamza’nin miisliiman olmasi, Hz. Omer’in miisliiman olmasi; Hz. Peygamber’in(s.a.s.) ve miisliimanlarin
Dariilerkam’dan ¢ikmalari, Hasimogullar1 ve Muttalibogullari’nin Hz. Peygammer’i korumak amaciyla Ebu
Talib mabhallesinde toplanmalart ve miigriklerin bunlara karsi sosyal ve ekonomik boykot uygulamaya
baslamalari. m. 619 Boykotun sona ermesi. m. 620 Ebu Télib’in ve Hz. Hatice’nin vefat: (hiiziin yili), Hz.
Peygamber’in Hz. SevdebintZem‘a ile evlenmesi, Taif yolculugu, Hac mevsiminde Medineli Hazrec
kabilesinden bir grubun Akabe’de Hz. Peygamber’le goriisiip miisliiman olmas1. m. 621 Isra ve mi‘rac hadisesi,
bes vakit namazin farz kilinmasi, Birinci Akabe Biat1 ve Hz. Peygamber’in Islamiyet’i 6gretmesi i¢in Mus’ab b.
Umeyr’i Medine’ye géndermesi. m. 622 Tkinci Akabe Biat1 h. 1/m.622 Miisliimanlarin Ikinci Akabe Biati’ndan
sonra Medine’ye hicret etmeye baslamalari, Miigriklerin Dariinnedve’de toplanip Hz. Peygamber’i 6ldiirmeye
karar vermeleri, Hz. Peygamber’in Hz. Ebu Bekir’le birlikte hicreti, KubaMescidi’nin ingasi, Mescid-i
Nebevi'nin insasina baglanmasi. h.1/m. 623 Muhacirlerle ensar arasinda kardeslik tesis edilmesi (muahat).
h.2/m.624 Kiblenin Kudiis’teki Mescid-i Aksa’dan Mekke’deki Mescid-i Haram’a (Kabe’ye) ¢evrilmesi, Orucun
farz kilinmasi, Bedir Gazvesi ,Hz. Peygamber’in kiz1 Hz. Rukiyye’nin vefati, Hz. Peygamber’in Hz. Aise ile
evlenmesi, Beni Kaynuka Gazvesi, Hz. Ali ile Hz. Fatima’nin evlenmesi, Zekatin farz kilinmasi. h.3/m.624 Hz.
Osman’in, Resil-i Ekrem’in kizi UmmiiKiilsim ile evlenmesi. h.3/m. 625 Hz. Peygamber’in Hz. Hafsa ile
evlenmesi, Hz. Hasan’in dogumu, Uhud Gazvesi. h. 4/m. 625 Beni Nadir Gazvesi, Ickinin haram kilinmasi, Hz.
Peygamber’in hanimi Hz. Zeynep bintHuzeyme’nin vefati h.4/m. 626 Hz. Hiiseyin’in dogumu, Hz.
Peygamber’in Hz. Ummii Seleme ile evlenmesi. h. 5/m. 627, Hz. Peygamber’in Hz. CiiveyriyebintHaris ile
evlenmesi, Hendek (Ahzab) Gazvesi, Hz. Peygamber’in Hz. Zeynep bintCahs ile evlenmesi, Beni Kureyza
Gazvesi. h.6/m.628 Umre seferi, Hudeybiye Antlagmasi. h.7/m.628 Hz. Peygamber’in, civar iilke yoneticilerine
ve kabile reislerine elgiler ve Islam’a davet mektuplar1 gondermesi, Habes necasisiAshame ninmiisliiman olmast,



Hayber Seferi, Zeynep bintHaris’in Hz. Peygamber’i zehirleme tesebbiisi, Hz. Peygamber’in Hz. Safiye
bintHuyey ile evlenmesi. h. 7/m. 629 Umretii’l-kaza, Hz. Peygamber’in Hz. UmmiiHabibebint Ebu Siifyan ile
evlenmesi, Hz. Peygamber’in Hz. MeyminebintHaris ile evlenmesi. h.8/m.629 Hz. Peygamber’in kizi Hz.
Zeynep’in vefat, Mite Savasi h.8/m.630, Mekke’nin fethi, Hz. Peygamber’in oglu Hz. Ibrahim’in dogumu. h.
9/m. 630, Tebiik Gazvesi, Hz. Peygamber’in kiz1 Hz. UmmiiKiilsim’un vefat. h.9/m.631 Haccin farz kilinmast.
h.10/m.632 Hz. Peygamber’in oglu Hz. Ibrahim’invefat,Veda hacci h. 11/m. 632, Hz. Peygamber sav’in vefati

KAYNAKCA Dinimizi Ogreniyoruz I. Ankara: Tiirkiye Diyanet Vakfi Yaymlar1. Akyiiz, V. ve ark. (2012). 7/24 ilm-i hal. istanbul: EDAM
Yayinlari. Al-Alami, D. (2006). Son Miihiir - Peygamberimizin Hayat1 (cev. M. Akkus). Istanbul: Cabelka Yayinlari. Altuntas, H. ve Sahin,
M. (2003). Kur’an-1 Kerim Meali. Ankara: Diyanet Isleri Bagkanhigi Yaymlari. Apaydin, M. (2008). Rasulullah’mn Giinliigii (2. basim).
Istanbul: Insan Yaymlar1. Aslan 1. ve ark. (2007). Kur’an Anlasilsin Diye (4. basim). Istanbul: YEKDER. Birdirbir Eglenceli Din Egitimi ve
Kiiltiiri Dergisi. (2006-2013). Sayr: 1-77. istanbul: EDAM Yaynlar. Birlesmis Milletler Genel Kurulu Insan Haklari Evrensel
Beyannamesi. 27 Mayis 1949 tarih ve 7217 Sayili Resmi Gazete. Bozkurt, N. ve Yilmaz, R. (2009). Peygaberim. Ankara: Diyanet Isleri
Bagkanlig1 Yayinlari. Bulag, A. (1983). Kur’an-1 Kerim’in Tiirkge Anlami. istanbul: Pinar Yayinlari. Buller, L. (2006). Benim inancim (gev.
S. Darcan Ciftgi). Istanbul: Kakniis Yaymlari. Biiyiikcoskun, K. ve Yildiz, H. D. (1991). Arabistan. Tiirkiye Diyanet Vakfi Islam
Ansiklopedisi, 3, 248- 258. Ankara: Tiirkiye Diyanet Vakfi Yaylar1. Cagrici, M. ve Aydin, M. (1989). Ahlak, Tiirkiye Diyanet Vakfi Islam
Ansiklopedisi, 2, 1-14. Ankara: Tiirkiye Diyanet Vakfi Yaymlari. Cantay, H. B. (1958). Kur’an-1 Hakim ve Meal-i Kerim. istanbul: Ahmed
Said Matbaasi. Demir, 1. (2003). Hz. Muhammed’in Ozel, Ailevi ve Sosyal Hayat1. Istanbul. Dénmez, 1. K. (2007). Orug. Tiirkiye Diyanet
Vakfi Islam Ansiklopedisi, 33, 414-425. Ankara: Tiirkiye Diyanet Vakfi Yaymlari. Durmus, A. ve Isilak Durmus, H. (2010). Ev Okulu
ilmihal 3 (2. basim). istanbul: EDAM Yaynlari. Durmus, A. ve Isilak Durmus, H. (2010). Ev Okulu Siyer 2 (2. basim). istanbul: EDAM
Yayinlari. Durmus, A. ve Isilak Durmus, H. (2011). Ev Okulu Tlmihal 1 (4. basim). Istanbul: EDAM Yaynlari. Durmus, A., Ekinci, D. ve
Isilak Durmus, H. (2011). Ev Okulu ilmihal 2 (3. basim). istanbul: EDAM Yayinlari. Durmus, A., Istlak Durmus, H. ve Demir, N. (2010).
Ev Okulu Siyer 3. Istanbul: EDAM Yayimlar. Durmus, A., Isilak, H. ve Gokgegdz Karatekin, N. (2006). Yaz Kur’an Kurslar1 Ogretici
Kilavuzu. Ankara: Diyanet Isleri Baskanhigi Yaymlari. Durmus, A., Isilak, H., Aslan, 1. ve Gokgegdz Karatekin, N. (2005). Dinimi
Ogreniyorum. Ankara: Diyanet Isleri Bagskanhigi Yaymlari. Ebu’l-Hasen Ali en-Nedvi (1996). Rahmet Peygamberi (¢ev. Abdiilkerim
Ozaydin, 2. basim). Istanbul: iz Yaymcihik. Erdogan, M. (2006). insan Haklari: Temel Bilgiler, Koruma Mekanizmalari, il ve ilge Insan
Haklar1 Kurullar iginde (s. 17-110). Ankara. Erul, B. ve Keles, E. (2004). Hacct Anlamak: Haccin Hikmetleri ve Yapilisi. Ankara: Diyanet
Isleri Bagkanhg1 Yaynlari. «| » 405 Erul, B. ve Keles, E. (2004). Kutsal Iklimde Dua: Hac Esnasinda Yapilabilecek Dualar. Ankara: Diyanet
Isleri Baskanlig1 Yayinlar1. Esed, M. (2001). Kur’an Mesaji: Meal-Tefsir (¢ev. C. Koytak ve A. Ertiirk). Istanbul: Isaret Yaymlari. Fayda, M.,

Kandemir, M. Y., Durmus, 1., Ozel, A., Topaloglu, B., Dénmez, I. K. ve ark. (2005). Muhammed. Tiirkiye Diyanet Vakfi Islam
Ansiklopedisi, 30, 408-481. Ankara Turklye Diyanet Vakfl Yaymlar. Fayda, M. (1990). Allah’in Kilici Halid b. Velid. Istanbul: Cag
Yaymlari. Goral, O. S. (2010). Kisi Haklar1. Ankara: ASAGEM. Giig, A. (2004). Satanizm: Seytana Tapmmanin Yeni Adi. Ankara: Diyanet
Isleri Bagkanlig1 Yayinlari. Hamidullah, M. (1990). Islam Peygamberi 1-2 (gev. S. Tug, 5. basim). Istanbul: Irfan Yayinlari. Hamidullah, M.
(1992). islam Miiesseselerine Giris. Istanbul: Beyan Yayinlari. Istlak Durmus, H. ve Durmus, A. (2010). Ev Okulu Ahlak 1 (3. basim).
Istanbul: EDAM Yaymlari. Isilak Durmus, H. ve Durmus, A. (2010). Ev Okulu Siyer 1 (4. basim). Istanbul: EDAM Yayinlar1. Isilak
Durmus, H., Aslan, I. ve Durmus, A. (2010). Ev Okulu Ahlak 2 (2. basim). Istanbul: EDAM Yaynlari. Isilak Durmus, H., Durmus, A. ve
Aslan, 1. (2011). Ev Okulu Ahlak 3 (2. basim). istanbul: EDAM Yayinlari. ImdmNevevi (2004). Riyazii’s-Salihin (terc. ve serh; M. Y.
Kandemir, I. L. Cakan, R. Kiigiik). Istanbul: Erkam Yaynlar1. Karagdz, 1., Keskin, M. ve Altuntas, H. (2005). Hac {lmihali. Ankara: Diyanet
Isleri Baskanlig1 Yayinlari. Karaman, H., Ozel, A. ve Bardakoglu, A. (1996). Fikih. Tiirkiye Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi, 13, 1-27.
Ankara: Tirkiye Diyanet Vakfi Yayinlari. Kazicl, Z. (1991). Hz. Muhammed (s.a.s.)’in Esleri ve Aile Hayatu. Istanbul: Cag Yayinlar1.
Kincal, R. Y. (2002). Vatandaslik Bilgisi. Ankara: Mikro Yayinlari. Kogyigit, T. ve Cerrahoglu, L. (1985). Kur’an-1 Kerim ve Tiirkge Meali.
Ankara: Diyanet Tsleri Bagskanlif1 Yayinlari. Komisyon (2005). Peygamberimi Ogreniyorum (29. basim). Ankara: Diyanet Isleri Baskanlig:
Yayinlari. Kose, A. (2006). Insan Haklari. Koprii dergisi, 96. Lings, M. (2002). Hz. Muhammed’in Hayat1 (gev. N. Sisman, 7. basim).
Istanbul: iz Yaymlari. Mevlana SibliNumani (2003). Son Peygamber Hz. Muhammed Siretii’n-Nebi 1-2 (gev. Y. Karaca). Istanbul: iz
Yaymlar:. Neriman Gokcegoz Karatekin (Ed.) (2005). Helik: Karakter Okulu Aile Kitabi I-X (Sorumluluk, Yardimseverlik, Adalet,
Ozgiiven, Liderlik, Dostluk, Dogruluk, Sabir, Saygi, Oz Denetim). Istanbul ve Ankara: Nobel Yaymnlari ve EDAM Yayinlari. Neriman
Gokeegoz Karatekin (Ed.). (2005). Perese: Karakter Okulu Ogretmen Kitabr I-X (Sorumluluk, Yardimseverlik, Adalet, Ozgiiven, Liderlik,
Dostluk, Dogruluk, Sabir, Saygi, Oz Denetim). Istanbul ve Ankara: Nobel Yayimlari ve EDAM Yaynlari. Ogiit, S. (2010). Taharet. Tiirkiye
Diyanet Vakfi islam Ansiklopedisi, 39, 382-385. Ankara: Tiirkiye Diyanet Vakfi Yaynlar1. Ozek, A., Karaman, H., Turgut, A., Cagrici, M.,
Doénmez, 1. K. ve Giimiis, S. (1982). Kur’an-1 Kerim ve Agiklamal Meali. istanbul: Ayyildiz Matbaasi. 406 ¢| « Dinim Islam Ozel, A. (1988).
Adak. Tirkiye Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi, 1, 337-340. Ankara: Tiirkiye Diyanet Vakfi Yaymlari. Oztiirk, L. (2001, Mayis).
Etiyopya’da Islamiyet T Asr-1 Saadet’te Habesistan’ la Munasebetler Istanbul: Ayisig1 Kitaplan. Pazarbasi, E. Kusat, A. ve Akyiirek, S.
(2009). Inancim. Ankara: Diyanet Isleri Bagkanhgi Yayimnlart. Sinanoglu, M., Harman, O. F., Topaloglu, B., Cagrici, M., Bardakoglu, A.,

Kutluer, T ve ark. (2001). Islam. Tiirkiye Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi, 23, 1-42. Ankara: Tiirkiye Diyanet Vakfi Yaymlari. Sinanoglu,
M., Kiigiik, A., Koca, F., Uludag, S. ve Kokeleli, H. (1999). ibadet. Tiirkiye Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi, 19, 233-252. Ankara:
Tiirkiye Diyanet Vakfi Yaynlari. Siitlas, M. (2000). Hasta ve Hasta Yakini Haklari. Istanbul: Chiviyazilar1 Yaymevi. Sener, A. (1988).
Abdest. Tiirkiye Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi, 1, 68-70. Ankara: Tiirkiye Diyanet Vakfi Yaymlari. Sener, M. (1993). Cenaze. Tiirkiye
Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi, 7, 353-357. Ankara: Tiirkiye Diyanet Vakfi Yaymlari. Sener, M. (1996). Gusiil. Tiirkiye Diyanet Vakfi
islam Ansiklopedisi, 14, 213-214. Ankara: Tiirkiye Diyanet Vakfi Yaymlari. Temel, A. R. ve Alkin, Y. (1993). Hikmetleri, Hiikiimleri,
Edepleri ile Hac ve Umre. Istanbul: Seha Nesriyat. Tiirer, C. ve ark. (2009). Ahlakim. Ankara: Diyanet Isleri Baskanlig1 Yaymlari. Uzak, A.
ve Altuntas, M. (Ed.). (2007). Insan Haklar1 Nedir? Temel Bilgiler ve Tiirkiye’de Insan Haklar1 Alaninda Yasanan Gelismeler. Ankara:
Bagbakanlhik Yayinlari. Unal, A. (2007). Allah Kelami Kur’an-1 Kerim ve Agiklamali Meali. istanbul: Define Yaymlari. Yaran, R. (2002).
Kefaret. Tiirkiye Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi, 25, 79-182. Ankara: Tiirkiye Diyanet Vakfi Yaymlari. Yasaroglu, M. K. (2006).
Namaz. Tiirkiye Diyanet Vakfi islam Ansiklopedisi, 32, 350-357. Ankara: Tiirkiye Diyanet Vakfi Yaymlari. Yazici, S. (2004). Temel Dini
Bilgiler (itikad, Ibadet, Ahlak, Siyer) (29. bask1). Ankara: Diyanet Isleri Baskanlig1 Yaymlari. Yazir, E. M. H. (1982). Hak Dini Kur’an Dili.
Istanbul: Eser Nesriyat. Yigit, Y. ve Keles, E. (2009). Ibadetim. Ankara: Diyanet Isleri Baskanlig1 Yayinlari.



